
2603  
   

 
   

RELEVANSI NILAI FALSAFAH JAWA ‘MEMAYU HAYUNING BAWANA’ DENGAN HUKUM 
LINGKUNGAN MODERN MELALUI MODEL ECO-CULTURAL LAW 

 
Nabilla Desy Adityai1, Herlina Puspa Dewi2, Naurah Nazhifah3, Dekha Aura Qilaf Balqis4, Muhammad 

Adymas Hikal Fikri5 
Fakultas Hukum, Universitas Negeri Semarang, Semarang, Jawa Tengah 

E-mail: naurahnazhifah@students.unnes.ac.id 3  
 

ABSTRAK Krisis lingkungan di Indonesia semakin mengemuka akibat degradasi ekologis, 

lemahnya penegakan hukum, serta minimnya kesadaran masyarakat terhadap 
pentingnya keberlanjutan lingkungan. Kondisi ini juga terlihat pada kasus ekologis 
di Desa Lerep, Kabupaten Semarang, yang menghadapi persoalan limbah 
peternakan, penurunan kualitas air, risiko bencana, serta tekanan pembangunan. Di 
tengah tantangan tersebut, nilai falsafah Jawa Memayu Hayuning Bawana 
menawarkan perspektif kearifan lokal yang menekankan harmoni antara manusia 
dan alam. Penelitian ini bertujuan menganalisis relevansi nilai Memayu Hayuning 
Bawana terhadap hukum lingkungan modern serta mengkaji implementasinya 
melalui model Eco-Cultural Law, yaitu pendekatan hukum yang mengintegrasikan 
norma ekologis dengan nilai budaya lokal. Dengan menggunakan metode kualitatif-
deskriptif, penelitian ini menemukan bahwa prinsip Memayu Hayuning Bawana 
memiliki keselarasan mendasar dengan tujuan Undang-Undang Nomor 32 Tahun 
2009 tentang Perlindungan dan Pengelolaan Lingkungan Hidup, terutama dalam 
aspek perlindungan ekologis, keberlanjutan, dan partisipasi masyarakat. Nilai 
tersebut berkontribusi pada penguatan kesadaran ekologis melalui internalisasi 
etika budaya, praktik ritual, serta pandangan kosmologis Jawa yang memandang 
manusia sebagai bagian integral dari alam. Melalui model Eco-Cultural Law, nilai-
nilai tersebut dapat menjadi dasar transformasi perilaku masyarakat serta menjadi 
pelengkap pendekatan hukum positif dalam mewujudkan keadilan ekologis dan 
keberlanjutan lingkungan. Dengan demikian, integrasi kearifan lokal dan hukum 
lingkungan modern dapat menjadi strategi efektif untuk mengatasi krisis ekologis 
kontemporer, khususnya dalam konteks masyarakat Jawa di Desa Lerep. 

Kata kunci Memayu Hayuning Bawana, Kearifan Lokal, Hukum Lingkungan, Eco-Cultural 
Law, Keadilan Ekologis, Keberlanjutan  

  
ABSTRACT The environmental crisis in Indonesia is increasingly prominent due to ecological 

degradation, weak law enforcement, and low public awareness of the importance of 
environmental sustainability. This condition is also reflected in the ecological issues 
faced by Lerep Village in Semarang Regency, which include livestock waste problems, 
declining water quality, disaster risks, and development pressures. Amid these 
challenges, the Javanese philosophical value Memayu Hayuning Bawana offers a local 
wisdom perspective that emphasizes harmony between humans and nature. This study 
aims to analyze the relevance of Memayu Hayuning Bawana to modern environmental 
law and examine its implementation through the Eco-Cultural Law model, a legal 
approach integrating ecological norms with local cultural values. Using a qualitative-
descriptive method, this research finds that the principles of Memayu Hayuning 
Bawana fundamentally align with the objectives of Law No. 32 of 2009 on 
Environmental Protection and Management, particularly in the aspects of ecological 
protection, sustainability, and community participation. These values contribute to 
strengthening ecological awareness through the internalization of cultural ethics, 
ritual practices, and the Javanese cosmological view that places humans as an integral 
part of nature. Through the Eco-Cultural Law model, these values can become a basis 
for transforming community behavior and complementing positive legal approaches in 
realizing ecological justice and environmental sustainability. Thus, integrating local 

 

 

  

 

https://journaledutech.com/index.php/great 

Global Research and Innovation Journal (GREAT) 

Volume 1, Nomor 3, 2025, Hal. 2603-2617 

ISSN : 3090-3289 
  

mailto:naurahnazhifah@students.unnes.ac.idgmail.com


Nabilla Desy Adityai, Herlina Puspa Dewi, Naurah Nazhifah, Dekha Aura Qilaf Balqis, Muhammad Adymas 

Hikal Fikri 
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 1, No. 3, 2025, Hal 2603-2617 

  

2604   
   

wisdom with modern environmental law can serve as an effective strategy to address 
contemporary ecological crises, especially within the Javanese community of Lerep 
Village. 

Keywords Memayu Hayuning Bawana, Local Wisdom, Environmental Law, Eco-Cultural 

Law, Ecological Justice, Sustainability 

 

1. PENDAHULUAN 
Isu krisis lingkungan hidup di Indonesia semakin mengemuka pada tahun 2025. Hal 

ini ditandai oleh deforestasi, pencemaran air, dan lemahnya penegakan hukum 
lingkungan. Meskipun UU No. 32 Tahun 2009 telah menjamin hak atas lingkungan hidup 
yang baik, implementasinya masih menghadapi hambatan. Wahana Lingkungan Hidup 
Indonesia (WALHI) mencatat empat persoalan utama: peningkatan deforestasi, 
eksploitasi pesisir, lemahnya kontrol limbah industri, serta kriminalisasi warga yang 
memperjuangkan lingkungan. Hal ini menunjukkan bahwa pembangunan masih 
berorientasi ekonomi dan belum memperhatikan keseimbangan ekologis. Kondisi serupa 
terjadi di Jawa Tengah, di mana tutupan hutan pada 2024 hanya tersisa 18,91 persen dari 
total luas daratan sekitar 32.500 kilometer persegi. Angka ini menunjukan terjadinya 
degradasi ekologis akibat alih fungsi lahan dan eksploitasi sumber daya alam (KLHK, 
2024). Meski telah ada Perda RPPLH Jateng No. 5/2012, implementasi pengendalian 
industri dan tata ruang berkelanjutan masih lemah, sebagaimana dilaporkan WALHI 
Jateng (2024). 

Salah satu daerah yang terdampak dinamika lingkungan tersebut adalah Desa Lerep, 
yang terletak di Kecamatan Ungaran Barat, Kabupaten Semarang. Desa dengan luas 
wilayah sekitar 682,32 hektar ini memiliki topografi berbukit, dengan mayoritas 
penduduk bermata pencaharian di sektor pertanian dan peternakan sapi perah 
(Pemerintah Kabupaten Semarang, 2024). Aktivitas peternakan memberikan manfaat 
ekonomi, namun juga menimbulkan potensi pencemaran air akibat limbah ternak yang 
belum sepenuhnya tertangani. Pemerintah Kabupaten Semarang sendiri telah memiliki 
Peraturan Daerah Kabupaten Semarang Nomor 6 Tahun 2011 tentang Perlindungan dan 
Pengelolaan Lingkungan Hidup, yang menjadi dasar hukum dalam upaya pengendalian 
pencemaran dan pelestarian fungsi lingkungan di tingkat daerah. Selain itu, kebijakan 
tersebut juga diperkuat oleh Peraturan Bupati Semarang Nomor 27 Tahun 2018 tentang 
Pengelolaan Sampah Rumah Tangga dan Sampah Sejenis Rumah Tangga, yang 
mendorong pengelolaan limbah secara terpadu berbasis masyarakat. Untuk mengurangi 
dampak pencemaran tersebut, pemerintah desa bersama masyarakat telah 
mengembangkan program pengolahan limbah menjadi biogas dan pupuk organik, 
meskipun efektivitasnya masih perlu ditingkatkan (Serat.id, 2024). 

Selain persoalan limbah, Desa Lerep juga menghadapi tantangan terkait ketersediaan 
dan kualitas air bersih. Program Penyediaan Air Minum dan Sanitasi Berbasis Masyarakat 
(PAMSIMAS) di Dusun Lerep mencatat bahwa ketersediaan air tergolong surplus, tetapi 
terdapat fluktuasi debit dan potensi kontaminasi kualitas air terutama pada musim hujan 
(PAMSIMAS Lerep, 2024). Penelitian lapangan oleh mahasiswa Universitas Diponegoro 
tahun 2024 juga menyoroti perlunya sistem pendataan air domestik dan non-domestik 
untuk menjaga keberlanjutan sumber air di wilayah tersebut (Universitas Diponegoro, 
2024). Kondisi topografi dan curah hujan tinggi menjadikan Desa Lerep rawan longsor 
dan banjir lokal, seperti yang terjadi pada tahun 2023 ketika talud sepanjang sekitar 14 
meter mengalami longsor akibat hujan deras dan perubahan penggunaan lahan di sekitar 
lereng (Kompas.com, 2023). Sementara itu, Embung Sebligo sebagai salah satu sumber 
air utama desa mengalami penyusutan volume air hingga 20 persen dari kapasitas 



Nabilla Desy Adityai, Herlina Puspa Dewi, Naurah Nazhifah, Dekha Aura Qilaf Balqis, Muhammad Adymas 

Hikal Fikri 
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 1, No. 3, 2025, Hal 2603-2617 

  

2605   
   

normal, yang mengancam keberlanjutan budidaya ikan air tawar dan sistem irigasi lokal 
(Kompas.com, 2017). Meski demikian, Desa Lerep juga menunjukkan potensi positif 
melalui program Desa Wisata Lerep yang menekankan keseimbangan antara pelestarian 
lingkungan dan ekonomi berbasis masyarakat. Namun tanpa pengelolaan yang hati-hati, 
peningkatan aktivitas wisata dapat menimbulkan tekanan baru terhadap lingkungan 
seperti peningkatan volume sampah dan perubahan penggunaan lahan. 

Krisis lingkungan hidup tersebut tidak hanya mencerminkan ketidakseimbangan 
antara pembangunan dan ekologi, tetapi juga menunjukkan melemahnya kesadaran 
ekologis di tingkat masyarakat. Padahal dalam pandangan falsafah Jawa, hubungan 
manusia dengan alam tidak bersifat eksploitatif melainkan harmonis dan saling 
menopang. Nilai luhur Memayu Hayuning Bawana yang berarti “memelihara keindahan 
dan keselamatan dunia” mengandung ajaran moral bahwa manusia memiliki kewajiban 
menjaga kelestarian alam demi tercapainya tatanan kehidupan yang tentram dan 
berkelanjutan. Falsafah ini menekankan keseimbangan antara dimensi spiritual, sosial, 
dan ekologis, sehingga manusia tidak hanya diposisikan sebagai penguasa alam, 
melainkan sebagai bagian integral dari kosmos yang harus dijaga harmoni dan 
keberlanjutannya. Nilai-nilai tersebut sejatinya memiliki relevansi yang kuat dengan 
prinsip dasar hukum lingkungan modern, yaitu perlindungan dan pengelolaan lingkungan 
hidup yang berkelanjutan. 

Namun dalam prakteknya, kesadaran ekologis yang bersumber dari kearifan lokal 
semakin terpinggirkan akibat derasnya arus modernisasi dan industrialisasi. Fenomena 
di Desa Lerep menjadi cerminan nyata bagaimana nilai budaya lokal dan sistem hukum 
positif belum sepenuhnya berinteraksi secara harmonis dalam menghadapi tantangan 
ekologis kontemporer. Walaupun telah ada upaya seperti pengelolaan limbah menjadi 
biogas, program bank sampah, dan inisiatif pelestarian sumber air, praktik tersebut masih 
bersifat parsial dan belum di bingkai dalam sistem nilai dan hukum yang menumbuhkan 
kesadaran ekologis kolektif. Kondisi ini menegaskan pentingnya pendekatan baru dalam 
hukum lingkungan yang tidak hanya normatif dan represif, tetapi juga edukatif dan 
kultural. Dalam konteks ini, falsafah Jawa Memayu Hayuning Bawana dapat dijadikan 
dasar moral dan epistemologis bagi penguatan kesadaran ekologis melalui model Eco-
Cultural Law, yaitu hukum yang berpijak pada harmoni antara manusia, budaya, dan alam. 
Pendekatan ini menempatkan hukum bukan semata sebagai perangkat pengendali 
perilaku, tetapi sebagai instrumen transformasi nilai yang mampu menginternalisasi 
kearifan lokal ke dalam kesadaran hukum dan praktik sosial masyarakat. Penelitian ini 
memiliki urgensi untuk mengkaji relevansi nilai falsafah Jawa Memayu Hayuning Bawana 
terhadap hukum lingkungan, serta menelaah implementasi nilai-nilai tersebut melalui 
model Eco-Cultural Law sebagai solusi penguatan kesadaran ekologis masyarakat, 
khususnya pada konteks Desa Lerep di Kecamatan Ungaran Barat, Kabupaten Semarang, 
yang merepresentasikan masyarakat Jawa dalam menghadapi tantangan ekologis 
modern. 
2. METODE PENELITIAN  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain fenomenologi 
interpretatif untuk menggali makna filosofis Memayu Hayuning Bawana dan relevansinya 
dengan hukum lingkungan modern dalam penguatan kesadaran ekologis masyarakat. 
Paradigma konstruktivis-interpretatif digunakan untuk memahami realitas hubungan 
manusia–alam yang terbentuk melalui interaksi budaya dan pengalaman hidup, serta 
dipadukan dengan pendekatan participatory action research (PAR) yang melibatkan 
masyarakat sebagai subjek aktif dalam proses identifikasi masalah, eksplorasi makna 



Nabilla Desy Adityai, Herlina Puspa Dewi, Naurah Nazhifah, Dekha Aura Qilaf Balqis, Muhammad Adymas 

Hikal Fikri 
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 1, No. 3, 2025, Hal 2603-2617 

  

2606   
   

filosofis, hingga perumusan model Eco-Cultural Law. Penelitian dilaksanakan di Desa 
Lerep, Kecamatan Ungaran Barat, Kabupaten Semarang, yang dipilih secara purposive 
karena mempertahankan nilai tradisional Jawa, memiliki permasalahan lingkungan yang 
relevan, menawarkan potensi penerapan model Eco-Cultural Law, dan mendukung 
penelitian partisipatif. 

Kegiatan penelitian berlangsung selama empat bulan, mencakup fase persiapan dan 
rapport building, eksplorasi nilai dan praktik kearifan lokal, analisis serta konstruksi 
model, dan validasi serta implementasi program, dengan penyesuaian terhadap siklus 
budaya dan ekologis setempat. Informan dipilih secara purposive dengan teknik snowball 
sampling, terdiri dari 15–20 orang yang mencakup tokoh adat, praktisi lingkungan 
berbasis tradisi, generasi muda, aparatur desa, akademisi dan budayawan, serta aktivis 
lingkungan, dengan jumlah final ditentukan berdasarkan prinsip theoretical saturation. 
Pengumpulan data dilakukan melalui wawancara mendalam semi-terstruktur yang 
disesuaikan dengan karakter informan, observasi partisipan dalam kegiatan ekologis dan 
adat, Focus Group Discussion (FGD) yang melibatkan tiga kelompok masyarakat untuk 
menangkap dinamika dialogis, serta studi dokumentasi terhadap sumber tertulis, 
kebijakan, arsip desa, dan dokumentasi visual yang relevan. Triangulasi keempat metode 
tersebut memastikan kedalaman, validitas, dan keterwakilan data dalam 
menggambarkan hubungan kompleks antara kearifan lokal Jawa dan pengelolaan 
lingkungan modern. 
3. HASIL DAN PEMBAHASAN 
3.1 Integrasi Nilai-Nilai Filosofis Memayu Hayuning Bawana dalam Kerangka 

Hukum Lingkungan Modern di Indonesia 
Falsafah Memayu Hayuning Bawana merupakan salah satu ajaran luhur dalam 

kebudayaan Jawa yang menekankan kewajiban moral manusia untuk menjaga, merawat, 
dan memperindah dunia. Secara etimologis, memayu berarti memperbaiki atau 
memperindah, hayuning berarti keindahan atau keharmonisan, dan bawana berarti dunia 
atau jagad. Dengan demikian, falsafah ini mengandung pemahaman bahwa manusia 
memiliki tanggung jawab untuk memelihara ketertiban kosmos, menjaga kelestarian 
alam, serta menciptakan kesejahteraan bagi seluruh makhluk. Dalam kerangka kosmologi 
Jawa, keberadaan manusia tidak dipandang sebagai penguasa alam, melainkan sebagai 
bagian integral dari jagad raya yang keberadaannya bergantung pada harmoni dengan 
lingkungan. Wagiran (2012) menyebut bahwa hubungan manusia dan alam dalam 
pandangan Jawa bersifat timbal balik dan menyatu, sehingga tindakan manusia harus 
selalu mempertimbangkan keseimbangan ekologis. 

Nilai-nilai tersebut memiliki relevansi yang kuat dengan prinsip-prinsip hukum 
lingkungan modern di Indonesia. Undang-Undang Nomor 32 Tahun 2009 tentang 
Perlindungan dan Pengelolaan Lingkungan Hidup (UU PPLH) menempatkan 
keberlanjutan ekologis sebagai tujuan utama, dengan menekankan perlindungan, 
pelestarian, pencegahan pencemaran, partisipasi masyarakat, serta penghormatan 
terhadap kearifan lokal. Ketentuan Pasal 63, Pasal 67, dan Pasal 70 UU PPLH membuka 
ruang integrasi antara sistem hukum formal dengan pengetahuan lokal masyarakat, 
termasuk nilai-nilai budaya Jawa yang bersifat ekologis. Dengan demikian, falsafah 
Memayu Hayuning Bawana secara yuridis diakui sebagai sumber nilai yang dapat 
memperkaya implementasi hukum lingkungan di tingkat masyarakat. 

Integrasi tersebut tidak hanya bersifat simbolik, tetapi berpotensi memperdalam 
dimensi etis dalam penegakan hukum lingkungan. Hukum lingkungan pada dasarnya 
sering kali berorientasi pada pendekatan normatif, administratif, dan teknokratis. Namun 



Nabilla Desy Adityai, Herlina Puspa Dewi, Naurah Nazhifah, Dekha Aura Qilaf Balqis, Muhammad Adymas 

Hikal Fikri 
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 1, No. 3, 2025, Hal 2603-2617 

  

2607   
   

kondisi krisis ekologis kontemporer menunjukkan bahwa regulasi formal saja tidak 
cukup tanpa dukungan kesadaran kultural yang mengakar dalam masyarakat. Di sinilah 
nilai Memayu Hayuning Bawana berperan sebagai landasan moral yang menumbuhkan 
kesadaran ekologis berbasis budaya. Umam (2023) menjelaskan bahwa falsafah ini 
mengajarkan manusia untuk menjaga keindahan dan keselamatan dunia sebagai bagian 
dari laku spiritual, sehingga tindakan menjaga lingkungan tidak hanya menjadi kewajiban 
hukum tetapi juga kewajiban moral. Pendekatan ini mampu mendorong internalisasi 
hukum lingkungan secara lebih efektif melalui penguatan nilai etis dalam kehidupan 
sehari-hari. 

Namun demikian, implementasi UU PPLH dalam praktiknya masih menghadapi 
berbagai kendala yang menghambat efektivitas penegakan hukum lingkungan. Studi 
empiris menunjukkan bahwa rendahnya perhatian masyarakat terhadap pengawasan 
lingkungan menjadi salah satu faktor utama yang memperlemah sistem pengawasan 
(Yardan, M. A., et al., 2024). Hal ini sejalan dengan temuan bahwa lembaga lingkungan 
daerah yang berbentuk badan atau kantor teknis tidak memiliki kewenangan operasional 
yang memadai untuk melaksanakan fungsi pengawasan secara efektif (Yardan, M. A., et 
al., 2024). Dalam konteks ini, nilai-nilai Memayu Hayuning Bawana dapat berperan 
sebagai social capital yang memperkuat partisipasi masyarakat dalam pengawasan 
lingkungan melalui penguatan environmental citizenship dan kesadaran kolektif tentang 
tanggung jawab ekologis (Dobson, 2007: 276–285). Pendekatan kultural ini dapat 
mengatasi kelemahan sistem pengawasan formal dengan menciptakan mekanisme 
community-based monitoring yang berbasis pada nilai-nilai tradisional yang telah 
mengakar dalam masyarakat (Bonney et al., 2014: 977–984). 

Integrasi nilai budaya Jawa tersebut juga dapat memperkuat paradigma keadilan 
ekologis dalam hukum lingkungan modern. Keadilan ekologis tidak hanya berbicara 
tentang distribusi manfaat dan beban lingkungan kepada manusia, tetapi juga kewajiban 
menjaga kelangsungan ekosistem secara keseluruhan. Dalam falsafah Memayu Hayuning 
Bawana, keberlanjutan hidup dipahami sebagai keseimbangan antara dimensi lahir dan 
batin, antara manusia dan alam, serta antara generasi sekarang dan generasi mendatang. 
Wilkinson (2020) dalam kajiannya mengenai etika lingkungan menyatakan bahwa 
pengetahuan tradisional memiliki nilai epistemologis yang kuat dalam membangun 
model pengelolaan ekologis yang lebih holistik. Sejalan dengan itu, model hukum 
lingkungan modern di Indonesia dapat memanfaatkan nilai-nilai lokal seperti Memayu 
Hayuning Bawana untuk memperluas konsep keadilan ekologis, sehingga hukum tidak 
hanya mengatur perilaku manusia tetapi juga menyelaraskan hubungan manusia dengan 
alam. 

Selain itu, integrasi nilai ini juga tercermin dalam praktik sosial masyarakat Jawa. 
Berbagai tradisi seperti sedekah bumi, merti desa, dan ruwatan merupakan wujud 
penghormatan terhadap alam sebagai entitas hidup yang perlu dijaga keseimbangannya. 
Ritual-ritual tersebut memiliki fungsi ekologis dan sosial, yakni mengingatkan manusia 
pada kewajiban menjaga alam demi keberlanjutan kehidupan. Dalam perspektif hukum 
lingkungan, praktik budaya ini dapat dianggap sebagai bentuk implementasi lokal dari 
prinsip pencegahan dan keberlanjutan yang menjadi inti dari UU PPLH. Dengan demikian, 
integrasi nilai Memayu Hayuning Bawana bukan hanya relevan secara filosofis, tetapi juga 
kompatibel dengan instrumen hukum modern dan praktik pengelolaan lingkungan di 
Indonesia. Oleh karena itu, penguatan hubungan antara falsafah Jawa dan hukum 
lingkungan modern akan menghasilkan pendekatan yang lebih komprehensif, yaitu 
perpaduan antara regulasi formal dan nilai kultural. Integrasi ini penting untuk menjawab 



Nabilla Desy Adityai, Herlina Puspa Dewi, Naurah Nazhifah, Dekha Aura Qilaf Balqis, Muhammad Adymas 

Hikal Fikri 
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 1, No. 3, 2025, Hal 2603-2617 

  

2608   
   

tantangan ekologis kontemporer yang tidak hanya menuntut penegakan hukum, tetapi 
juga perubahan cara pandang masyarakat terhadap alam. Nilai Memayu Hayuning 
Bawana memberikan fondasi moral dan epistimologis bagi perkembangan model hukum 
lingkungan yang lebih manusiawi, kontekstual, dan berkelanjutan. 
3.2 Model Eco-Cultural Law sebagai Penguatan Kesadaran Ekologis Masyarakat 

Model Eco-Cultural Law merupakan paradigma hukum lingkungan yang revolusioner, 
yang bersifat integratif, menggabungkan prinsip ekologis dengan nilai budaya lokal untuk 
menciptakan keseimbangan antara perlindungan lingkungan dan pelestarian budaya 
masyarakat (Berkes, 2012). Model ini bersifat normatif sekaligus transformatif karena 
mengubah cara pandang masyarakat dari relasi manusia–alam yang eksploitatif menuju 
hubungan yang harmonis dan berkelanjutan. Dalam konteks Indonesia, konsep ini sangat 
relevan mengingat keberagaman kearifan lokal yang telah lama menjadi dasar praktik 
pengelolaan sumber daya alam secara berkelanjutan (Iskandar, 2018). Landasan filosofis 
model Eco-Cultural Law berpijak pada pandangan bahwa manusia dan alam adalah satu 
kesatuan organik, sebagaimana tercermin dalam tradisi lokal seperti Tri Hita Karana, Sasi, 
Awig-awig, dan Huma Betang (Sumardjono, 2008). Pandangan ini sejalan dengan prinsip 
deep ecology Arne Naess yang menekankan nilai intrinsik alam dan hubungan saling 
ketergantungan antara manusia dan lingkungan (Naess, 2008), sehingga alam diposisikan 
bukan sekadar objek eksploitasi, tetapi subjek yang layak dihormati dan dilestarikan. 

Konsep kearifan lokal dalam pengelolaan lingkungan hidup memiliki dimensi yang 
sangat luas dan kompleks. Menurut penelitian terbaru, kearifan lokal mencakup 
pengetahuan teknis, sistem nilai, norma sosial, hingga praktik spiritual yang mengatur 
relasi manusia dengan alam (Sillitoe, 2007). Kearifan ini berfungsi sebagai mekanisme 
kontrol sosial yang menjaga keseimbangan ekosistem sekaligus menjadi sumber inovasi 
teknologi ramah lingkungan yang sesuai dengan konteks lokal. Karakteristik fundamental 
model Eco-Cultural Law dapat diidentifikasi melalui lima dimensi utama. Pertama, 
integrasi holistik yang menyatukan aspek ekologis, sosial, budaya, ekonomi, dan spiritual 
dalam satu kerangka hukum (Capra, 2015). Kedua, partisipasi masyarakat secara 
substantif sebagai subjek utama dalam pengelolaan lingkungan berbasis tradisi (Ostrom, 
2009). Ketiga, fleksibilitas adaptif yang memungkinkan hukum menyesuaikan perubahan 
ekologis dan sosial (Folke, 2016). Keempat, legitimasi kultural melalui pengakuan formal 
terhadap pengetahuan dan praktik adat. Kelima, orientasi keberlanjutan jangka panjang 
yang memperhatikan kepentingan generasi mendatang (Brundtland Commission, 1987). 

Secara epistemologis, model Eco-Cultural Law mensinergikan pengetahuan ilmiah 
modern dan pengetahuan ekologi tradisional tanpa mencampurkannya secara sinkretis, 
melainkan memanfaatkan keunggulan masing-masing untuk saling memperkuat 
(Agrawal, 1995). Pengetahuan ilmiah menawarkan metodologi yang rigor, sementara 
pengetahuan lokal memberikan wisdom ekologis, pemahaman detail tentang ekosistem, 
serta nilai etis hubungan manusia–alam. Dengan resonansi kultural yang kuat, 
pendekatan ini lebih efektif dalam membangun kesadaran ekologis yang mendalam dan 
berkelanjutan (Nazarea, 2006). Penerapan model Eco-Cultural Law di Indonesia memiliki 
dasar konstitusional yang kuat. Pasal 28H ayat (1) UUD 1945 menjamin hak atas 
lingkungan hidup yang baik dan sehat sebagai bagian dari hak asasi manusia. Pasal 32 
ayat (1) UUD 1945 menegaskan kewajiban negara memajukan kebudayaan nasional 
sekaligus menjamin kebebasan masyarakat dalam melestarikan nilai budayanya. Selain 
itu, Pasal 18B ayat (2) UUD 1945 mengakui keberadaan masyarakat adat beserta hak 
tradisionalnya sepanjang sesuai perkembangan masyarakat dan prinsip NKRI, sehingga 



Nabilla Desy Adityai, Herlina Puspa Dewi, Naurah Nazhifah, Dekha Aura Qilaf Balqis, Muhammad Adymas 

Hikal Fikri 
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 1, No. 3, 2025, Hal 2603-2617 

  

2609   
   

memberikan legitimasi formal bagi integrasi nilai budaya lokal dalam pengelolaan 
lingkungan. 

Undang-Undang Nomor 32 Tahun 2009 tentang Perlindungan dan Pengelolaan 
Lingkungan Hidup memberikan dasar kuat bagi integrasi kearifan lokal dalam 
pengelolaan lingkungan hidup. Pasal 70 ayat (2) menegaskan peran aktif masyarakat 
sesuai kearifan lokal, sementara Pasal 1 angka 30 secara formal mendefinisikan kearifan 
lokal sebagai nilai luhur dalam pengelolaan lingkungan secara lestari. Pasal 63 ayat (2) 
huruf t juga mengamanatkan pengembangan instrumen ekonomi lingkungan berbasis 
kearifan lokal. Penelitian menunjukkan bahwa implementasinya memerlukan 
pendekatan sistematis yang mencakup identifikasi, validasi ilmiah, adaptasi, dan integrasi 
dengan sistem pengelolaan modern (Wahyuni & Sari, 2019). 

Undang-Undang Nomor 5 Tahun 2017 tentang Pemajuan Kebudayaan juga 
memberikan landasan hukum yang penting bagi implementasi model Eco-Cultural Law 
melalui Pasal 5 yang memasukkan pengetahuan dan teknologi tradisional sebagai objek 
pemajuan kebudayaan, termasuk dalam konteks pengelolaan lingkungan. Pada level 
daerah, implementasi dapat dilakukan melalui peraturan berbasis kearifan lokal yang 
menggabungkan nilai tradisional dengan standar teknis modern (Hardjasoemantri, 
2017), sebagaimana terlihat pada Perda Bali No. 9 Tahun 2012 tentang Subak sebagai 
Warisan Budaya Dunia yang memberikan perlindungan hukum terhadap sistem irigasi 
tradisional Bali. 

Implementasi juga dapat diperkuat melalui pengakuan hukum adat yang memberi 
legitimasi formal terhadap sistem pengelolaan berbasis adat, termasuk penetapan 
wilayah dan lembaga adat (Arizona, 2014), serta mekanisme partisipasi masyarakat yang 
menempatkan seluruh stakeholder dalam posisi dialogis yang setara (Arnstein, 1969). 
Efektivitas internalisasi nilai sangat dipengaruhi oleh kualitas kepemimpinan dan 
dukungan institusional yang memfasilitasi promosi nilai ekologis budaya (Bass & Riggio, 
2006). Sistem subak Bali menjadi contoh paradigmatik model Eco-Cultural Law, 
mengintegrasikan filosofi Tri Hita Karana dalam pengelolaan irigasi berkelanjutan 
(Lansing, 2006). Tri Hita Karana, yang secara harfiah berarti "tiga penyebab 
kebahagiaan," menekankan keharmonisan hubungan antara manusia dengan Tuhan 
(Parahyangan), sesama manusia (Pawongan), dan alam lingkungan (Palemahan). Filosofi 
ini menjadi landasan spiritual dan etis yang mengatur seluruh aspek pengelolaan 
pertanian di Bali, mulai dari perencanaan tanam, pengelolaan air, hingga panen dan pasca 
panen. Sistem subak tidak hanya mengatur distribusi air secara teknis dan efisien tetapi 
juga mengintegrasikan aspek spiritual, sosial, dan ekologis dalam satu kesatuan yang 
harmonis dan berkelanjutan. Setiap kegiatan pertanian dalam sistem subak diawali dan 
diakhiri dengan upacara keagamaan yang tidak hanya berfungsi sebagai ekspresi rasa 
syukur tetapi juga sebagai mekanisme koordinasi sosial dan edukasi ekologis (Geertz, 
1980). 

Penelitian menunjukkan bahwa subak merupakan complex adaptive system dengan 
prinsip self-organization dan feedback loops yang menjaga keseimbangan ekologis sawah 
selama lebih dari seribu tahun sambil mempertahankan produktivitas pertanian yang 
tinggi dan berkelanjutan (Lansing & Kremer, 1993; Sutawan, 2008). Sistem subak terbukti 
memiliki resiliensi tinggi terhadap perubahan iklim dan tekanan pembangunan (Norken 
et al., 2017). Pengakuan UNESCO tahun 2012 sebagai Warisan Budaya Dunia semakin 
menegaskan nilai universal model ini dan relevansinya sebagai praktik terbaik dalam 
pengelolaan lanskap budaya. Pengakuan ini tidak hanya memberikan prestise 



Nabilla Desy Adityai, Herlina Puspa Dewi, Naurah Nazhifah, Dekha Aura Qilaf Balqis, Muhammad Adymas 

Hikal Fikri 
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 1, No. 3, 2025, Hal 2603-2617 

  

2610   
   

internasional tetapi juga memperkuat legitimasi sistem subak dalam menghadapi 
tekanan modernisasi dan globalisasi yang mengancam keberlanjutannya. 

Praktik sasi di Maluku memberikan contoh lain yang sangat menarik tentang 
efektivitas model Eco-Cultural Law dalam konservasi sumber daya laut dan penguatan 
kesadaran ekologis masyarakat pesisir (Kissya, 2003). Sasi merupakan sistem 
pengelolaan sumber daya alam berbasis adat yang mengatur pemanfaatan sumber daya 
laut melalui mekanisme pelarangan temporal dan spasial yang didasarkan pada 
pengetahuan mendalam tentang siklus reproduksi dan ekologi spesies laut. Sistem ini 
tidak hanya berfungsi sebagai instrumen konservasi tetapi juga sebagai mekanisme 
distribusi manfaat ekonomi yang adil dan berkelanjutan. Berbagai studi menunjukkan 
bahwa wilayah yang menerapkan sasi memiliki biodiversitas laut lebih tinggi dan stok 
ikan lebih stabil (Thorburn, 2000), dengan efektivitas yang bergantung pada kekuatan 
institusi adat dan dukungan masyarakat (Novaczek et al., 2001). Ketika institusi adat 
melemah atau masyarakat mulai mengabaikan aturan tradisional, efektivitas sasi dalam 
konservasi sumber daya laut juga menurun secara signifikan. Hal ini menunjukkan 
pentingnya memperkuat institusi adat dan merevitalisasi nilai-nilai tradisional sebagai 
bagian dari strategi konservasi. 

Sistem huma betang di Kalimantan memberikan contoh ketiga yang menunjukkan 
bagaimana model Eco-Cultural Law dapat diterapkan dalam pengelolaan hutan tropika 
yang kompleks (Dove, 1985). Huma betang adalah sistem pertanian berpindah yang 
dikombinasikan dengan pengelolaan hutan berkelanjutan berdasarkan pengetahuan 
mendalam tentang ekologi hutan tropika. Sistem ini tidak hanya menjaga 
keanekaragaman hayati hutan tetapi juga memenuhi kebutuhan pangan dan ekonomi 
masyarakat Dayak secara berkelanjutan. Praktik huma betang didasarkan pada 
pemahaman yang sophisticated tentang suksesi ekologis, siklus nutrisi, dan interaksi 
antar spesies dalam ekosistem hutan tropika (Padoch, C. & Peluso, 1996). Masyarakat 
Dayak mengembangkan sistem rotasi lahan yang memungkinkan regenerasi hutan secara 
alami sambil memanfaatkan berbagai produk hutan untuk memenuhi kebutuhan hidup 
mereka. Sistem ini juga mengintegrasikan aspek spiritual melalui kepercayaan terhadap 
roh-roh hutan yang harus dihormati dan dijaga. Penelitian etnobotani menunjukkan 
bahwa masyarakat Dayak memiliki pengetahuan yang luar biasa tentang 
keanekaragaman hayati hutan, termasuk identifikasi spesies, karakteristik ekologis, dan 
potensi pemanfaatan yang berkelanjutan (Puri, 2001).  

Implementasi model Eco-Cultural Law membutuhkan pendekatan sistematis melalui 
kegiatan konkret yang dapat dievaluasi. Tahap awal difokuskan pada penanaman pohon 
sebagai bentuk nyata penerapan kearifan lokal, yang dipadukan dengan edukasi ekologis 
modern dan ritual adat untuk menegaskan pentingnya keseimbangan alam. Tahap 
berikutnya ialah pengembangan Market Economy Cultural sebagai platform ekonomi 
berkelanjutan berbasis budaya, melalui produksi dan pemasaran produk ramah 
lingkungan serta pembentukan koperasi berprinsip gotong royong guna mendukung 
pelestarian lingkungan dan penguatan identitas lokal. Strategi komunikasi digital, 
terutama melalui Instagram, menjadi instrumen penting untuk menjangkau generasi 
muda dengan konten kreatif dan edukatif yang mendorong apresiasi terhadap kearifan 
lokal. Seluruh kegiatan dimonitor melalui pelaporan terintegrasi yang mencatat indikator 
kuantitatif seperti jumlah pohon, peserta, dan nilai ekonomi, serta indikator kualitatif 
seperti perubahan perilaku ekologis dan penguatan identitas budaya, termasuk evaluasi 
jangka panjang kondisi ekologis dan sosial-ekonomi masyarakat. 



Nabilla Desy Adityai, Herlina Puspa Dewi, Naurah Nazhifah, Dekha Aura Qilaf Balqis, Muhammad Adymas 

Hikal Fikri 
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 1, No. 3, 2025, Hal 2603-2617 

  

2611   
   

Keberlanjutan implementasi model Eco-Cultural Law memerlukan dukungan 
institusional yang kuat dari berbagai stakeholder, termasuk pemerintah daerah, lembaga 
pendidikan, organisasi masyarakat sipil, dan sektor swasta. Pembentukan steering 
committee atau komite pengarah yang terdiri dari representasi berbagai pihak menjadi 
essential untuk memastikan koordinasi yang efektif, alokasi sumber daya yang optimal, 
dan penyelesaian berbagai tantangan yang mungkin muncul dalam proses implementasi. 
Komite ini juga bertugas untuk mengembangkan kebijakan dan regulasi pendukung yang 
memberikan insentif bagi masyarakat dan pelaku usaha yang menerapkan praktik-
praktik berkelanjutan berbasis kearifan lokal, sekaligus memberikan sanksi bagi pihak-
pihak yang melakukan aktivitas yang merusak lingkungan atau mengabaikan nilai-nilai 
budaya lokal. Aspek capacity building dan pengembangan sumber daya manusia menjadi 
prioritas utama dalam implementasi, dimana program pelatihan dan workshop secara 
berkala diselenggarakan untuk meningkatkan pemahaman dan keterampilan masyarakat 
dalam menerapkan teknologi ramah lingkungan, mengelola usaha ekonomi 
berkelanjutan, dan melestarikan warisan budaya. Pelatihan ini tidak hanya bersifat teknis 
tetapi juga mencakup penguatan leadership dan entrepreneurship skills agar masyarakat 
dapat menjadi agen perubahan yang mandiri dan berkelanjutan dalam 
mengimplementasikan model Eco-Cultural Law di komunitas masing-masing. 

Keberlanjutan implementasi membutuhkan dukungan kuat dari pemerintah, lembaga 
pendidikan, masyarakat sipil, dan sektor swasta. Pembentukan steering committee 
berfungsi memastikan koordinasi, penyediaan sumber daya, serta penyusunan regulasi 
yang memberi insentif bagi praktik berkelanjutan berbasis kearifan lokal sekaligus 
memberikan sanksi bagi pelanggaran. Program capacity building menjadi prioritas 
melalui pelatihan teknis, lingkungan, budaya, leadership, dan entrepreneurship agar 
masyarakat mampu menjadi agen perubahan yang mandiri. Keberhasilan implementasi 
juga memerlukan strategi multi-level mencakup aspek legal, institusional, edukatif, 
teknologi, dan budaya. Pada level nasional, diperlukan revisi dan harmonisasi regulasi 
untuk mengakomodasi prinsip Eco-Cultural Law secara operasional, termasuk revisi UU 
No. 32 Tahun 2009 agar memiliki definisi lebih jelas tentang kearifan lokal serta 
mekanisme integrasinya (Siahaan, 2004; Pressman & Wildavsky, 1984). Regulasi turunan 
harus memuat kriteria pengakuan, prosedur integrasi, serta mekanisme evaluasi dan 
insentif. 

Pada level institusional, kapasitas pemerintah pusat dan daerah perlu diperkuat 
melalui pelatihan mengenai kearifan lokal, participatory planning, fasilitasi dialog multi-
stakeholder, dan monitoring berbasis komunitas (Chambers, 1997). Pembentukan unit 
khusus integrasi kearifan lokal di KLHK maupun dinas daerah perlu dipertimbangkan 
(Mintzberg, 1979). Penguatan lembaga adat dan masyarakat sipil juga penting melalui 
program pemberdayaan yang mencakup advocacy, legal literacy, dan project 
management (Freire, 1970). Pada ranah pendidikan, integrasi kearifan lokal dan ekologis 
dalam kurikulum formal serta pembelajaran non-formal perlu dikembangkan untuk 
memastikan transmisi nilai budaya (Dewey, 1938; Rogers, 2004). Selain itu, kampanye 
publik kreatif dapat meningkatkan dukungan masyarakat terhadap Eco-Cultural Law. 
Sistem monitoring dan evaluasi harus mencakup indikator kuantitatif seperti kualitas 
lingkungan dan produktivitas ekonomi serta indikator kualitatif seperti kohesi sosial dan 
kesadaran ekologis (Patton, 2014). Dengan implementasi strategi yang komprehensif dan 
konsisten, model Eco-Cultural Law memiliki potensi besar untuk menjadi instrumen 
transformatif dalam menciptakan masyarakat Indonesia yang sadar ekologi dan 
berbudaya berkelanjutan, dimana pelestarian lingkungan hidup tidak lagi dipandang 



Nabilla Desy Adityai, Herlina Puspa Dewi, Naurah Nazhifah, Dekha Aura Qilaf Balqis, Muhammad Adymas 

Hikal Fikri 
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 1, No. 3, 2025, Hal 2603-2617 

  

2612   
   

sebagai beban atau hambatan pembangunan, tetapi sebagai bagian integral dari identitas 
budaya dan strategi pembangunan berkelanjutan yang holistik dan berkeadilan. 
3.3 Memayu Hayuning Bawana dalam Mewujudkan Keadilan Ekologis dan 

Keberlanjutan Hidup 
Falsafah Memayu Hayuning Bawana lahir dari kebudayaan Jawa dan memiliki makna 

mendalam mengenai hubungan manusia dengan lingkungannya. Dalam pandangan 
kosmologi Jawa manusia dipandang sebagai bagian integral dari jagad raya bukan sebagai 
penguasa tunggal atas alam. Secara etimologis, memayu berarti memperindah atau 
melestarikan, sedangkan hayuning bawana bermakna harmoni dan keindahan dunia. 
Nilai ini sejalan dengan Undang-Undang Nomor 32 Tahun 2009 tentang Perlindungan dan 
Pengelolaan Lingkungan Hidup yang menekankan perlindungan, pengendalian, 
pemeliharaan, keberlanjutan ekologis, serta pentingnya memperhatikan kearifan lokal, 
aspirasi masyarakat, dan perubahan iklim. Kesadaran ekologis masyarakat Jawa tampak 
dalam berbagai ritual seperti slametan, sedekah bumi, sedekah laut, dan merti desa, yang 
berfungsi memperkuat hubungan spiritual manusia dengan alam. 

Dalam tradisi mistik Jawa, dimensi spiritual dan kearifan lingkungan saling terkait 
secara erat. Seseorang baru dapat dianggap sebagai “Jawa sejati” jika mampu 
menginternalisasi nilai-nilai budaya yang meliputi pengendalian diri, penghormatan 
terhadap alam, serta pengembangan karakter spiritual. Pandangan ini sejalan dengan 
gagasan Tucker & Grim (2003) bahwa perilaku manusia terhadap lingkungan 
dipengaruhi kosmologi dan etika lingkungan. Suwito (2011) menyebut etika lingkungan 
sebagai sistem moral yang bersumber dari agama dan akal sehat, sedangkan Callicott 
(2003) menekankan pentingnya kearifan lokal yang dipadukan dengan ilmu pengetahuan 
global. Kesadaran bahwa manusia adalah bagian dari alam menjadi inti Memayu Hayuning 
Bawana, tercermin melalui perilaku menjaga hutan, sumber air, dan habitat makhluk 
hidup. 

Konsep ini menekankan prinsip keseimbangan dengan mengajarkan penggunaan 
sumber daya alam secara bijak agar tidak terjadi eksploitasi berlebihan yang merusak 
ekosistem. Praktik konservasi tradisional seperti tidak menebang pohon sembarangan, 
melindungi sumber air, serta menghormati keanekaragaman hayati merupakan 
manifestasi nyata nilai ini. Penerapan Memayu Hayuning Bawana memperkuat keadilan 
ekologis karena menempatkan hak dan keseimbangan seluruh makhluk hidup sebagai 
bagian penting dari kesejahteraan manusia. Dengan mengintegrasikan nilai budaya Jawa 
ini kegiatan perlindungan lingkungan tidak hanya didasarkan pada hukum positif tetapi 
juga ditopang oleh kesadaran etis dan spiritual masyarakat untuk menghargai alam 
sebagai bagian penting dari kehidupan. 

Memayu Hayuning Bawana dapat diimplementasikan dan direalisasikan melalui 
Memasuh Memalaning Bumi, yang berarti mencuci, membersihkan, atau menyingkirkan 
tindakan-tindakan manusia yang melanggar tatanan alam yang seimbang dan dapat 
merusak bumi/semesta. Berikut adalah beberapa cara untuk menerapkan konsep ini 
dalam kehidupan sehari-hari. 

1. Menumbuhkan kesadaran diri sebagai bagian integral dari alam. Memahami 
bahwa setiap tindakan yang kita lakukan memiliki dampak pada lingkungan akan 
membentuk sikap yang lebih bijak dan bertanggung jawab dalam memperlakukan 
alam. Dengan merasakan kesatuan dengan alam, kita akan terdorong untuk 
melindunginya. 

2. Mengadopsi gaya hidup sederhana dan tidak mengeksploitasi sumber daya alam 
secara berlebihan. Prinsip keseimbangan yang diajarkan dalam Memayu Hayuning 



Nabilla Desy Adityai, Herlina Puspa Dewi, Naurah Nazhifah, Dekha Aura Qilaf Balqis, Muhammad Adymas 

Hikal Fikri 
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 1, No. 3, 2025, Hal 2603-2617 

  

2613   
   

Bawana mendorong kita untuk hanya mengambil dari alam apa yang kita 
butuhkan, tidak lebih. Dengan cara ini, kita dapat mengurangi eksploitasi 
berlebihan yang merusak lingkungan.   

3. Melakukan upaya nyata untuk melestarikan alam, seperti mengurangi limbah 
plastik, daur ulang, menghemat energi dan air, serta menanam pohon. Tindakan 
sederhana ini merupakan manifestasi konkret dari nilai-nilai yang terkandung 
dalam Memayu Hayuning Bawana. 

4. Memelihara keanekaragaman hayati di sekitar. Konsep ini mengajarkan kita untuk 
menghargai semua unsur alam, termasuk keanekaragaman spesies flora dan 
fauna. Kita dapat mendukung konservasi keanekaragaman hayati dengan tidak 
berburu atau merusak habitat mereka. 

5. Memelihara keberlanjutan sumber daya air dengan tidak membuang limbah ke 
sungai atau sumber air lainnya. Mengingat air adalah sumber kehidupan, kita 
harus menjaga kebersihan dan keberlanjutannya untuk generasi mendatang. 

6. Mengajak dan menginspirasi orang lain untuk ikut serta dalam gerakan konservasi 
lingkungan. Dengan menyebarkan nilai-nilai Memayu Hayuning Bawana, kita 
dapat membangun kesadaran kolektif tentang pentingnya melindungi alam. 

4. KESIMPULAN   
Penelitian ini menunjukkan bahwa falsafah Jawa Memayu Hayuning Bawana memiliki 

relevansi yang kuat dan substansial terhadap prinsip-prinsip hukum lingkungan modern 
di Indonesia. Nilai-nilai kearifan lokal yang menekankan harmoni antara manusia dan 
alam sejalan dengan tujuan utama perlindungan dan pengelolaan lingkungan hidup 
sebagaimana diatur dalam Undang-Undang Nomor 32 Tahun 2009. Integrasi falsafah ini 
melalui pendekatan Eco-Cultural Law mampu memperkaya kerangka hukum positif 
dengan dimensi etis, spiritual, dan kultural yang selama ini kurang mendapatkan 
perhatian. Implementasi nilai budaya tersebut tidak hanya memperkuat kesadaran 
ekologis masyarakat, tetapi juga menciptakan mekanisme sosial yang lebih efektif dalam 
menjaga keberlanjutan lingkungan. Melalui penguatan identitas ekologis, revitalisasi 
ritual dan tradisi, serta dukungan institusional yang berpihak pada kearifan lokal, konsep 
Memayu Hayuning Bawana berpotensi menjadi model strategis dalam menjawab 
tantangan ekologis kontemporer, khususnya pada tingkat komunitas seperti di Desa 
Lerep. Dengan demikian, sinergi antara kearifan lokal dan hukum lingkungan modern 
merupakan langkah penting menuju terwujudnya keadilan ekologis dan keberlanjutan 
lingkungan yang berjangka panjang. 
5. DAFTAR PUSTAKA   
Abisibah, A., Rosidi, S., & Sucipto, A. (2022). Studi Sekuensial Eksplanatori: Aktivitas Fisik 

dan Kebugaran Fisik Masa Pandemi Guru Pendidikan Jasmani Olahraga dan 
Kesehatan.  Riyadhoh: Jurnal Pendidikan Olahraga, 5(1), 1-8. 

Ainia, Dela Khoirul. (2021). “KONSEP METAFISIKA DALAM FALSAFAH JAWA HAMEMAYU 
HAYUNING BAWANA.” Jurnal Filsafat Indonesia, vol. 4, no. 2, hlm. 195–201. 

Atmaja, M. A. R., & Mutia, T. (2024). “Memayu Hayuning Bawana”: Implementasi Nilai 
Luhur Kebudayaan Jawa Sebagai Gaya Hidup Ramah Lingkungan Dalam Perspektif 
Masyarakat Desa Bajulan Nganjuk. Jurnal Kajian, Penelitian dan Pengembangan 
Pendidikan (Geography), 12(2), 880–893. 

Agrawal, A. (1995). Dismantling the Divide Between Indigenous and Scientific Knowledge. 
Development and Change, 26(3), 413–439. 

Appadurai, A. (1996). Modernity at Large: Cultural Dimensions of Globalization. 
University of Minnesota Press. 



Nabilla Desy Adityai, Herlina Puspa Dewi, Naurah Nazhifah, Dekha Aura Qilaf Balqis, Muhammad Adymas 

Hikal Fikri 
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 1, No. 3, 2025, Hal 2603-2617 

  

2614   
   

Arizona, Y. (2014). Antara Teks dan Konteks: Dinamika Pengakuan Hukum terhadap Hak 
Masyarakat Adat atas Sumber Daya Alam di Indonesia. HuMa. 

Arnstein, S. R. (1969). A Ladder of Citizen Participation. Journal of the American Institute 
of Planners, 35(4), 216–224. 

Bandura, A. (1977). Social Learning Theory. Prentice Hall. 
Bass, B. M., & Riggio, R. E. (2006). Transformational Leadership. Lawrence Erlbaum 

Associates. 
Berger, P. L., & Luckmann, T. (1991). The Social Construction of Reality: A Treatise in the 

Sociology of Knowledge. Penguin Books. 
Berkes, F. (2012). Sacred Ecology: Traditional Ecological Knowledge and Resource 

Management. Routledge. 
Berkes, F., & Turner, N. J. (2006). Knowledge, Learning and the Evolution of Conservation 

Practice for Social-Ecological System Resilience. Human Ecology, 34(4), 479–494. 
Brundtland Commission. (1987). Our Common Future: Report of the World Commission 

on Environment and Development. Oxford University Press. 
Capra, F. (2015). The Systems View of Life: A Unifying Vision. Cambridge University Press. 
Castells, M. (2010). The Information Age: Economy, Society, and Culture. Wiley-Blackwell. 
Chambers, R. (1997). Whose Reality Counts? Putting the First Last. Intermediate 

Technology Publications. 
Clayton, S. (2003). Environmental Identity: A Conceptual and an Operational Definition. 

Environmental Psychology, 45–65. 
Clayton, S., & Manning, C. (2018). Psychology and Climate Change: Human Perceptions, 

Impacts, and Responses. Academic Press. 
Dewey, J. (1938). Experience and Education. Macmillan. 
Dove, M. R. (1985). Swidden Agriculture in Indonesia: The Subsistence Strategies of the 

Kalimantan Kantu. Mouton Publishers. 
Dove, M. R. (2006). Indigenous People and Environmental Politics. Annual Review of 

Anthropology, 35, 191–208. 
Ellen, R., & Harris, H. (2000). Introduction. In R. Ellen, P. Parkes, & A. Bicker (Eds.), 

Indigenous Environmental Knowledge and its Transformations. Harwood Academic 
Publishers, 1–33. 

Folke, C. (2016). Resilience (Republished). Ecology and Society, 21(4), 1–13. 
Freire, P. (1970). Pedagogy of the Oppressed. Continuum International Publishing Group. 
Geertz, C. (1980). Negara: The Theatre State in Nineteenth-Century Bali. Princeton 

University Press. 
Giddens, A. (1990). The Consequences of Modernity. Stanford University Press. 
Goodchild, M. F. (2007). Citizens as Sensors: The World of Volunteered Geography. 

GeoJournal, 69(4), 211–221. 
Griffiths, J. (1986). What is Legal Pluralism? Journal of Legal Pluralism, 24, 1–55. 
Grindle, M. S. (1997). Divergent Cultures? When Public Organizations Perform Well in 

Developing Countries. World Development, 25(4), 481–495. 
Hardjasoemantri, K. (2017). Hukum Tata Lingkungan. Gadjah Mada University Press. 
Howkins, J. (2001). The Creative Economy: How People Make Money from Ideas. Penguin 

Press. 
Iskandar, J. (2018). Etnobiologi dan Keragaman Budaya di Indonesia. Umbara: Indonesian 

Journal of Anthropology, 3(1), 27–42. 



Nabilla Desy Adityai, Herlina Puspa Dewi, Naurah Nazhifah, Dekha Aura Qilaf Balqis, Muhammad Adymas 

Hikal Fikri 
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 1, No. 3, 2025, Hal 2603-2617 

  

2615   
   

Kissya, E. (2003). Sasi Aman Haru-ukui: Traditional Management of Marine Resources in 
Central Moluccas. Traditional Marine Resource Management and Knowledge 
Information Bulletin, 11, 2–6. 

Kementerian Lingkungan Hidup dan Kehutanan (KLHK). (2024). Statistik Lingkungan 
Hidup Indonesia Tahun 2024. Jakarta: KLHK. 

Keraf, A. S. (2010). Etika Lingkungan Hidup. Jakarta: Kompas. 
Koentjaraningrat. (1984). Kebudayaan Jawa. Jakarta: Balai Pustaka. 
Kompas.com. (2017, Juni 20). Embung Sebligo alami penyusutan volume air hingga 20 

persen. Kompas.com. https://www.kompas.com/ 
Kompas.com. (2023, Februari 14). Talud longsor di Desa Lerep akibat hujan deras dan 

perubahan lahan. Kompas.com. https://www.kompas.com/ 
Lansing, J. S. (2006). Perfect Order: Recognizing Complexity in Bali. Princeton University 

Press. 
Lansing, J. S., & Kremer, J. N. (1993). Emergent Properties of Balinese Water Temple 

Networks. American Anthropologist, 95(1), 97–114. 
Mintzberg, H. (1979). The Structuring of Organizations. Prentice Hall. 
Naess, A. (2008). The Ecology of Wisdom: Writings by Arne Naess. Counterpoint Press. 
Nazarea, V. D. (2006). Local Knowledge and Memory in Biodiversity Conservation. Annual 

Review of Anthropology, 35, 317–335. 
Norken, I. N., et al. (2017). Climate Change Adaptation in Balinese Subak System. 

International Journal of Environmental Science and Development, 8(4), 273–278. 
Novaczek, I., et al. (2001). An Institutional Analysis of Sago Palm Management in the 

Maluku Islands. Journal of Environmental Management, 61(2), 171–186. 
Nabillah, A. S., & Yusuf, K. (2025). Teofani Lingkungan Sebagai Etika Kosmologis: 

Dialektika Prinsip Filosofis Memayu Hayuning Bawana Dan Ekosufisme. Al-Mada: 
Jurnal Agama, Sosial, dan Budaya, 8(3), 534–550 . 

Noorzeha, F., & Lasiyo. (2023). Memayu Hayuning Bawana: Memahami Esensi Gotong 
Royong Dalam Nilai Kearifan Lokal Masyarakat Jawa. Sanjiwani: Jurnal Filsafat, 
14(2), 109–122.  

Ostrom, E. (2009). A General Framework for Analyzing Sustainability of Social-Ecological 
Systems. Science, 325, 419–422. 

Padoch, C., & Peluso, N. L. (1996). Borneo in Transition: People, Forests, Conservation, and 
Development. Oxford University Press. 

Patton, M. Q. (2014). Qualitative Research & Evaluation Methods. SAGE Publications. 
Peluso, N. L., & Lund, C. (2011). New Frontiers of Land Control: Introduction. Journal of 

Peasant Studies, 38(4), 667–681. 
Porter, M. E., & Kramer, M. R. (2011). Creating Shared Value. Harvard Business Review, 

89(1/2), 62–77. 
Pressman, J. L., & Wildavsky, A. (1984). Implementation: How Great Expectations in 

Washington Are Dashed in Oakland. University of California Press. 
Puri, R. K. (2001). Bulungan Ethnobiology Handbook. Center for International Forestry 

Research. 
Putnam, R. D. (2000). Bowling Alone: The Collapse and Revival of American Community. 

Simon & Schuster. 
Purnomo, H., et al. (2020). Multi-stakeholder Coordination in Environmental Governance. 

Environmental Policy and Governance, 30(2), 78–92. 



Nabilla Desy Adityai, Herlina Puspa Dewi, Naurah Nazhifah, Dekha Aura Qilaf Balqis, Muhammad Adymas 

Hikal Fikri 
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 1, No. 3, 2025, Hal 2603-2617 

  

2616   
   

PAMSIMAS Lerep. (2024). Laporan Program Penyediaan Air Minum dan Sanitasi Berbasis 
Masyarakat (PAMSIMAS) Desa Lerep Tahun 2024. Ungaran Barat: Pemerintah Desa 
Lerep. 

Pemerintah Kabupaten Semarang. (2011). Peraturan Daerah Kabupaten Semarang 
Nomor 6 Tahun 2011 tentang Perlindungan dan Pengelolaan Lingkungan Hidup. 
Kabupaten Semarang: Pemerintah Kabupaten Semarang. 

Pemerintah Kabupaten Semarang. (2018). Peraturan Bupati Semarang Nomor 27 Tahun 
2018 tentang Pengelolaan Sampah Rumah Tangga dan Sampah Sejenis Rumah 
Tangga. Kabupaten Semarang: Pemerintah Kabupaten Semarang. 

Pemerintah Kabupaten Semarang. (2024). Profil Desa Lerep, Kecamatan Ungaran Barat, 
Kabupaten Semarang. Semarang: Dinas Komunikasi dan Informatika Kabupaten 
Semarang. 

Pemerintah Provinsi Jawa Tengah. (2012). Peraturan Daerah Provinsi Jawa Tengah 
Nomor 5 Tahun 2012 tentang Rencana Perlindungan dan Pengelolaan Lingkungan 
Hidup (RPPLH). Semarang: Pemerintah Provinsi Jawa Tengah. 

Putri, U. R., Roekhan, & Maryaeni. (2024). Memayu Hayuning Bawana: Falsafah Ekoteologi 
Jawa Mengenai Keselarasan Manusia Dengan Alam Dalam Cerita Pendek. Jurnal 
Onoma: Pendidikan, Bahasa dan Sastra, 10(4), 4109–4115. 

Republik Indonesia. (2009). Undang-Undang Nomor 32 Tahun 2009 tentang 
Perlindungan dan Pengelolaan Lingkungan Hidup. Lembaran Negara Republik 
Indonesia Tahun 2009 Nomor 140. 

Rappaport, R. A. (1999). Ritual and Religion in the Making of Humanity. Cambridge 
University Press. 

Ribot, J. C. (2002). Democratic Decentralization of Natural Resources: Institutionalizing 
Popular Participation. World Resources Institute. 

Rogers, A. (2004). Non-Formal Education: Flexible Schooling or Participatory Education? 
Kluwer Academic Publishers. 

Russell, S., & Norvig, P. (2016). Artificial Intelligence: A Modern Approach. Pearson. 
Scott, J. C. (1998). Seeing Like a State. Yale University Press. 
Shirky, C. (2008). Here Comes Everybody: The Power of Organizing Without 

Organizations. Penguin Press. 
Siahaan, N. H. T. (2004). Hukum Lingkungan dan Ekologi Pembangunan. Erlangga. 
Sillitoe, P. (2007). Local Science vs Global Science. Studies in Environmental 

Anthropology, 12, 89–112. 
Sartini. (2004). “Menggali Kearifan Lokal Nusantara.” Jurnal Filsafat, 37(2), 111–120 
Serat.id. (2024, Mei 5). Desa Lerep kembangkan pengolahan limbah menjadi biogas dan 

pupuk organik. Serat.id. https://www.serat.id/ 
Soemardjan, S. (2005). Nilai-Nilai Budaya Jawa. Yogyakarta: UGM Press. 
Soraya, S. S., & Harahap, R. (2024). Mengangkat Budaya Dan Kearifan Lokal Dalam Sistem 

Konservasi Tanah Dan Air. International Journal of Curriculum Development 
Teaching and Learning Innovation, 3(1), 24–28.   

Sobel, D. (2004). Place-based Education. The Orion Society, 34–56. 
Sumardjono, M. S. W. (2008). Tanah dalam Perspektif Hak Ekonomi, Sosial dan Budaya. 

Kompas Media Nusantara. 
Sutawan, N. (2008). Organisasi dan Manajemen Subak di Bali. Jurnal Manajemen 

Agribisnis, 5(2), 45–62. 
Thorburn, C. C. (2000). Changing Customary Marine Resource Management Practice. 

World Development, 28(8), 1461–1479. 



Nabilla Desy Adityai, Herlina Puspa Dewi, Naurah Nazhifah, Dekha Aura Qilaf Balqis, Muhammad Adymas 

Hikal Fikri 
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 1, No. 3, 2025, Hal 2603-2617 

  

2617   
   

Thomashow, M. (1995). Ecological Identity: Becoming a Reflective Environmentalist. MIT 
Press. 

UNESCO. (2012). Cultural Landscape of Bali Province: the Subak System. World Heritage 
List, WHC-12/36.COM/8B. 

Umam, K. (2023). Memayu Hayuning Bawana: Falsafah Hidup Jawa dalam Perspektif Etika 
Lingkungan. Jurnal Filsafat Indonesia, 6(2), 145–159. 

Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945, Pasal 18B ayat (2). 
Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945, Pasal 28H ayat (1). 
Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945, Pasal 32 ayat (1). 
Undang-Undang Nomor 5 Tahun 2017 tentang Pemajuan Kebudayaan, Pasal 5. 
Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2014 tentang Pemerintahan Daerah. 
Undang-Undang Nomor 32 Tahun 2009 tentang Perlindungan dan Pengelolaan 

Lingkungan Hidup, Pasal 1 angka 30. 
Undang-Undang Nomor 32 Tahun 2009 tentang Perlindungan dan Pengelolaan 

Lingkungan Hidup, Pasal 63 ayat (2) huruf t. 
Undang-Undang Nomor 32 Tahun 2009 tentang Perlindungan dan Pengelolaan 

Lingkungan Hidup. 
Undang-Undang Nomor 32 Tahun 2009 tentang Perlindungan dan Pengelolaan 

Lingkungan Hidup, Pasal 70 ayat (2). 
United Nations. (2015). Transforming Our World: The 2030 Agenda for Sustainable 

Development. UN General Assembly Resolution A/RES/70/1. 
Universitas Diponegoro. (2024). Laporan Penelitian Lapangan: Pengelolaan Sumber Air 

Domestik dan Non-Domestik di Desa Lerep. Semarang: Fakultas Teknik, Universitas 
Diponegoro. 

Vygotsky, L. S. (1978). Mind in Society: The Development of Higher Psychological 
Processes. Harvard University Press. 

Wahyuni, S., & Sari, D. K. (2019). Implementation of Local Wisdom in Environmental 
Management. Journal of Environmental Management and Tourism, 10(3), 567–578. 

Wagiran. (2012). “Pengembangan Karakter Berbasis Kearifan Lokal.” Jurnal Pendidikan 
Karakter, 2(3), 329–343. 

Wahana Lingkungan Hidup Indonesia (WALHI). (2025). Laporan Keadaan Lingkungan 
Hidup Indonesia Tahun 2025. Jakarta: WALHI. 

Wahana Lingkungan Hidup Indonesia (WALHI) Jawa Tengah. (2024). Laporan Tahunan 
WALHI Jawa Tengah 2024. Semarang: WALHI Jawa Tengah. 

Wilkinson, C. (2020). Environmental Ethics and Indigenous Knowledge Systems. 
Routledge. 

Yardan, M. A., Buana, N. A. S., Meivan, W. R., & Hidayatullah, A. F. (2024). The Concept Of 
Memayu Hayuning Bawana As A Javanese Spiritual Lifestyle In Protecting The 
Environment. Falasifa: Jurnal Studi Keislaman, 15(2).  

Yardan, M. A., Buana, N. A. S., Meivan, W. R., & Hidayatullah, A. F. (2024). "Dari Regulasi ke 
Implementasi: Problematika Pengawasan dalam Menghadapi Ancaman Lingkungan 
Hidup di Indonesia", Falasifa: Jurnal Studi Keislaman, Vol. 15, No. 2. 


