N https://journaledutech.com/index.php/great
1’ Global Research and Innovation Journal (GREAT)

@REAT Volume 1, Nomor 3, 2025, Hal. 2603-2617

ISSN : 3090-3289

RELEVANSI NILAI FALSAFAH JAWA ‘MEMAYU HAYUNING BAWANA’ DENGAN HUKUM
LINGKUNGAN MODERN MELALUI MODEL ECO-CULTURAL LAW

Nabilla Desy Adityai?, Herlina Puspa Dewi?, Naurah Nazhifah3, Dekha Aura Qilaf Balqis*, Muhammad
Adymas Hikal Fikri5
Fakultas Hukum, Universitas Negeri Semarang, Semarang, Jawa Tengah
E-mail: naurahnazhifah@students.unnes.ac.id 3

ABSTRAK Krisis lingkungan di Indonesia semakin mengemuka akibat degradasi ekologis,
lemahnya penegakan hukum, serta minimnya kesadaran masyarakat terhadap
pentingnya keberlanjutan lingkungan. Kondisi ini juga terlihat pada kasus ekologis
di Desa Lerep, Kabupaten Semarang, yang menghadapi persoalan limbah
peternakan, penurunan kualitas air, risiko bencana, serta tekanan pembangunan. Di
tengah tantangan tersebut, nilai falsafah Jawa Memayu Hayuning Bawana
menawarkan perspektif kearifan lokal yang menekankan harmoni antara manusia
dan alam. Penelitian ini bertujuan menganalisis relevansi nilai Memayu Hayuning
Bawana terhadap hukum lingkungan modern serta mengkaji implementasinya
melalui model Eco-Cultural Law, yaitu pendekatan hukum yang mengintegrasikan
norma ekologis dengan nilai budaya lokal. Dengan menggunakan metode kualitatif-
deskriptif, penelitian ini menemukan bahwa prinsip Memayu Hayuning Bawana
memiliki keselarasan mendasar dengan tujuan Undang-Undang Nomor 32 Tahun
2009 tentang Perlindungan dan Pengelolaan Lingkungan Hidup, terutama dalam
aspek perlindungan ekologis, keberlanjutan, dan partisipasi masyarakat. Nilai
tersebut berkontribusi pada penguatan kesadaran ekologis melalui internalisasi
etika budaya, praktik ritual, serta pandangan kosmologis Jawa yang memandang
manusia sebagai bagian integral dari alam. Melalui model Eco-Cultural Law, nilai-
nilai tersebut dapat menjadi dasar transformasi perilaku masyarakat serta menjadi
pelengkap pendekatan hukum positif dalam mewujudkan keadilan ekologis dan
keberlanjutan lingkungan. Dengan demikian, integrasi kearifan lokal dan hukum
lingkungan modern dapat menjadi strategi efektif untuk mengatasi krisis ekologis
kontemporer, khususnya dalam konteks masyarakat Jawa di Desa Lerep.
Kata kunci Memayu Hayuning Bawana, Kearifan Lokal, Hukum Lingkungan, Eco-Cultural
Law, Keadilan Ekologis, Keberlanjutan

ABSTRACT The environmental crisis in Indonesia is increasingly prominent due to ecological

environmental sustainability. This condition is also reflected in the ecological issues
faced by Lerep Village in Semarang Regency, which include livestock waste problems,
declining water quality, disaster risks, and development pressures. Amid these
challenges, the Javanese philosophical value Memayu Hayuning Bawana offers a local
wisdom perspective that emphasizes harmony between humans and nature. This study
aims to analyze the relevance of Memayu Hayuning Bawana to modern environmental
law and examine its implementation through the Eco-Cultural Law model, a legal
approach integrating ecological norms with local cultural values. Using a qualitative-
descriptive method, this research finds that the principles of Memayu Hayuning
Bawana fundamentally align with the objectives of Law No. 32 of 2009 on
Environmental Protection and Management, particularly in the aspects of ecological
protection, sustainability, and community participation. These values contribute to
strengthening ecological awareness through the internalization of cultural ethics,
ritual practices, and the Javanese cosmological view that places humans as an integral
part of nature. Through the Eco-Cultural Law model, these values can become a basis
for transforming community behavior and complementing positive legal approaches in
realizing ecological justice and environmental sustainability. Thus, integrating local

2603

degradation, weak law enforcement, and low public awareness of the importance of


mailto:naurahnazhifah@students.unnes.ac.idgmail.com

Nabilla Desy Adityai, Herlina Puspa Dewi, Naurah Nazhifah, Dekha Aura Qilaf Balgis, Muhammad Adymas
Hikal Fikri

Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 1, No. 3, 2025, Hal 2603-2617

wisdom with modern environmental law can serve as an effective strategy to address
contemporary ecological crises, especially within the Javanese community of Lerep
Village.

Keywords Memayu Hayuning Bawana, Local Wisdom, Environmental Law, Eco-Cultural
Law, Ecological Justice, Sustainability

1. PENDAHULUAN

[su krisis lingkungan hidup di Indonesia semakin mengemuka pada tahun 2025. Hal
ini ditandai oleh deforestasi, pencemaran air, dan lemahnya penegakan hukum
lingkungan. Meskipun UU No. 32 Tahun 2009 telah menjamin hak atas lingkungan hidup
yang baik, implementasinya masih menghadapi hambatan. Wahana Lingkungan Hidup
Indonesia (WALHI) mencatat empat persoalan utama: peningkatan deforestasi,
eksploitasi pesisir, lemahnya kontrol limbah industri, serta kriminalisasi warga yang
memperjuangkan lingkungan. Hal ini menunjukkan bahwa pembangunan masih
berorientasi ekonomi dan belum memperhatikan keseimbangan ekologis. Kondisi serupa
terjadi di Jawa Tengah, di mana tutupan hutan pada 2024 hanya tersisa 18,91 persen dari
total luas daratan sekitar 32.500 kilometer persegi. Angka ini menunjukan terjadinya
degradasi ekologis akibat alih fungsi lahan dan eksploitasi sumber daya alam (KLHK,
2024). Meski telah ada Perda RPPLH Jateng No. 5/2012, implementasi pengendalian
industri dan tata ruang berkelanjutan masih lemah, sebagaimana dilaporkan WALHI
Jateng (2024).

Salah satu daerah yang terdampak dinamika lingkungan tersebut adalah Desa Lerep,
yang terletak di Kecamatan Ungaran Barat, Kabupaten Semarang. Desa dengan luas
wilayah sekitar 682,32 hektar ini memiliki topografi berbukit, dengan mayoritas
penduduk bermata pencaharian di sektor pertanian dan peternakan sapi perah
(Pemerintah Kabupaten Semarang, 2024). Aktivitas peternakan memberikan manfaat
ekonomi, namun juga menimbulkan potensi pencemaran air akibat limbah ternak yang
belum sepenuhnya tertangani. Pemerintah Kabupaten Semarang sendiri telah memiliki
Peraturan Daerah Kabupaten Semarang Nomor 6 Tahun 2011 tentang Perlindungan dan
Pengelolaan Lingkungan Hidup, yang menjadi dasar hukum dalam upaya pengendalian
pencemaran dan pelestarian fungsi lingkungan di tingkat daerah. Selain itu, kebijakan
tersebut juga diperkuat oleh Peraturan Bupati Semarang Nomor 27 Tahun 2018 tentang
Pengelolaan Sampah Rumah Tangga dan Sampah Sejenis Rumah Tangga, yang
mendorong pengelolaan limbah secara terpadu berbasis masyarakat. Untuk mengurangi
dampak pencemaran tersebut, pemerintah desa bersama masyarakat telah
mengembangkan program pengolahan limbah menjadi biogas dan pupuk organik,
meskipun efektivitasnya masih perlu ditingkatkan (Serat.id, 2024).

Selain persoalan limbah, Desa Lerep juga menghadapi tantangan terkait ketersediaan
dan kualitas air bersih. Program Penyediaan Air Minum dan Sanitasi Berbasis Masyarakat
(PAMSIMAS) di Dusun Lerep mencatat bahwa ketersediaan air tergolong surplus, tetapi
terdapat fluktuasi debit dan potensi kontaminasi kualitas air terutama pada musim hujan
(PAMSIMAS Lerep, 2024). Penelitian lapangan oleh mahasiswa Universitas Diponegoro
tahun 2024 juga menyoroti perlunya sistem pendataan air domestik dan non-domestik
untuk menjaga keberlanjutan sumber air di wilayah tersebut (Universitas Diponegoro,
2024). Kondisi topografi dan curah hujan tinggi menjadikan Desa Lerep rawan longsor
dan banjir lokal, seperti yang terjadi pada tahun 2023 ketika talud sepanjang sekitar 14
meter mengalami longsor akibat hujan deras dan perubahan penggunaan lahan di sekitar
lereng (Kompas.com, 2023). Sementara itu, Embung Sebligo sebagai salah satu sumber
air utama desa mengalami penyusutan volume air hingga 20 persen dari kapasitas

2604



Nabilla Desy Adityai, Herlina Puspa Dewi, Naurah Nazhifah, Dekha Aura Qilaf Balgis, Muhammad Adymas
Hikal Fikri

Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 1, No. 3, 2025, Hal 2603-2617

normal, yang mengancam keberlanjutan budidaya ikan air tawar dan sistem irigasi lokal
(Kompas.com, 2017). Meski demikian, Desa Lerep juga menunjukkan potensi positif
melalui program Desa Wisata Lerep yang menekankan keseimbangan antara pelestarian
lingkungan dan ekonomi berbasis masyarakat. Namun tanpa pengelolaan yang hati-hati,
peningkatan aktivitas wisata dapat menimbulkan tekanan baru terhadap lingkungan
seperti peningkatan volume sampah dan perubahan penggunaan lahan.

Krisis lingkungan hidup tersebut tidak hanya mencerminkan ketidakseimbangan
antara pembangunan dan ekologi, tetapi juga menunjukkan melemahnya kesadaran
ekologis di tingkat masyarakat. Padahal dalam pandangan falsafah Jawa, hubungan
manusia dengan alam tidak bersifat eksploitatif melainkan harmonis dan saling
menopang. Nilai luhur Memayu Hayuning Bawana yang berarti “memelihara keindahan
dan keselamatan dunia” mengandung ajaran moral bahwa manusia memiliki kewajiban
menjaga kelestarian alam demi tercapainya tatanan kehidupan yang tentram dan
berkelanjutan. Falsafah ini menekankan keseimbangan antara dimensi spiritual, sosial,
dan ekologis, sehingga manusia tidak hanya diposisikan sebagai penguasa alam,
melainkan sebagai bagian integral dari kosmos yang harus dijaga harmoni dan
keberlanjutannya. Nilai-nilai tersebut sejatinya memiliki relevansi yang kuat dengan
prinsip dasar hukum lingkungan modern, yaitu perlindungan dan pengelolaan lingkungan
hidup yang berkelanjutan.

Namun dalam prakteknya, kesadaran ekologis yang bersumber dari kearifan lokal
semakin terpinggirkan akibat derasnya arus modernisasi dan industrialisasi. Fenomena
di Desa Lerep menjadi cerminan nyata bagaimana nilai budaya lokal dan sistem hukum
positif belum sepenuhnya berinteraksi secara harmonis dalam menghadapi tantangan
ekologis kontemporer. Walaupun telah ada upaya seperti pengelolaan limbah menjadi
biogas, program bank sampah, dan inisiatif pelestarian sumber air, praktik tersebut masih
bersifat parsial dan belum di bingkai dalam sistem nilai dan hukum yang menumbuhkan
kesadaran ekologis kolektif. Kondisi ini menegaskan pentingnya pendekatan baru dalam
hukum lingkungan yang tidak hanya normatif dan represif, tetapi juga edukatif dan
kultural. Dalam konteks ini, falsafah Jawa Memayu Hayuning Bawana dapat dijadikan
dasar moral dan epistemologis bagi penguatan kesadaran ekologis melalui model Eco-
Cultural Law, yaitu hukum yang berpijak pada harmoni antara manusia, budaya, dan alam.
Pendekatan ini menempatkan hukum bukan semata sebagai perangkat pengendali
perilaku, tetapi sebagai instrumen transformasi nilai yang mampu menginternalisasi
kearifan lokal ke dalam kesadaran hukum dan praktik sosial masyarakat. Penelitian ini
memiliki urgensi untuk mengkaji relevansi nilai falsafah Jawa Memayu Hayuning Bawana
terhadap hukum lingkungan, serta menelaah implementasi nilai-nilai tersebut melalui
model Eco-Cultural Law sebagai solusi penguatan kesadaran ekologis masyarakat,
khususnya pada konteks Desa Lerep di Kecamatan Ungaran Barat, Kabupaten Semarang,
yang merepresentasikan masyarakat Jawa dalam menghadapi tantangan ekologis
modern.

2. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain fenomenologi
interpretatif untuk menggali makna filosofis Memayu Hayuning Bawana dan relevansinya
dengan hukum lingkungan modern dalam penguatan kesadaran ekologis masyarakat.
Paradigma konstruktivis-interpretatif digunakan untuk memahami realitas hubungan
manusia-alam yang terbentuk melalui interaksi budaya dan pengalaman hidup, serta
dipadukan dengan pendekatan participatory action research (PAR) yang melibatkan
masyarakat sebagai subjek aktif dalam proses identifikasi masalah, eksplorasi makna

2605



Nabilla Desy Adityai, Herlina Puspa Dewi, Naurah Nazhifah, Dekha Aura Qilaf Balgis, Muhammad Adymas
Hikal Fikri

Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 1, No. 3, 2025, Hal 2603-2617

filosofis, hingga perumusan model Eco-Cultural Law. Penelitian dilaksanakan di Desa
Lerep, Kecamatan Ungaran Barat, Kabupaten Semarang, yang dipilih secara purposive
karena mempertahankan nilai tradisional Jawa, memiliki permasalahan lingkungan yang
relevan, menawarkan potensi penerapan model Eco-Cultural Law, dan mendukung
penelitian partisipatif.

Kegiatan penelitian berlangsung selama empat bulan, mencakup fase persiapan dan
rapport building, eksplorasi nilai dan praktik kearifan lokal, analisis serta konstruksi
model, dan validasi serta implementasi program, dengan penyesuaian terhadap siklus
budaya dan ekologis setempat. Informan dipilih secara purposive dengan teknik snowball
sampling, terdiri dari 15-20 orang yang mencakup tokoh adat, praktisi lingkungan
berbasis tradisi, generasi muda, aparatur desa, akademisi dan budayawan, serta aktivis
lingkungan, dengan jumlah final ditentukan berdasarkan prinsip theoretical saturation.
Pengumpulan data dilakukan melalui wawancara mendalam semi-terstruktur yang
disesuaikan dengan karakter informan, observasi partisipan dalam kegiatan ekologis dan
adat, Focus Group Discussion (FGD) yang melibatkan tiga kelompok masyarakat untuk
menangkap dinamika dialogis, serta studi dokumentasi terhadap sumber tertulis,
kebijakan, arsip desa, dan dokumentasi visual yang relevan. Triangulasi keempat metode
tersebut memastikan kedalaman, validitas, dan keterwakilan data dalam
menggambarkan hubungan kompleks antara kearifan lokal Jawa dan pengelolaan
lingkungan modern.

3. HASIL DAN PEMBAHASAN
3.1Integrasi Nilai-Nilai Filosofis Memayu Hayuning Bawana dalam Kerangka

Hukum Lingkungan Modern di Indonesia

Falsafah Memayu Hayuning Bawana merupakan salah satu ajaran luhur dalam
kebudayaan Jawa yang menekankan kewajiban moral manusia untuk menjaga, merawat,
dan memperindah dunia. Secara etimologis, memayu berarti memperbaiki atau
memperindah, hayuning berarti keindahan atau keharmonisan, dan bawana berarti dunia
atau jagad. Dengan demikian, falsafah ini mengandung pemahaman bahwa manusia
memiliki tanggung jawab untuk memelihara ketertiban kosmos, menjaga kelestarian
alam, serta menciptakan kesejahteraan bagi seluruh makhluk. Dalam kerangka kosmologi
Jawa, keberadaan manusia tidak dipandang sebagai penguasa alam, melainkan sebagai
bagian integral dari jagad raya yang keberadaannya bergantung pada harmoni dengan
lingkungan. Wagiran (2012) menyebut bahwa hubungan manusia dan alam dalam
pandangan Jawa bersifat timbal balik dan menyatu, sehingga tindakan manusia harus
selalu mempertimbangkan keseimbangan ekologis.

Nilai-nilai tersebut memiliki relevansi yang kuat dengan prinsip-prinsip hukum
lingkungan modern di Indonesia. Undang-Undang Nomor 32 Tahun 2009 tentang
Perlindungan dan Pengelolaan Lingkungan Hidup (UU PPLH) menempatkan
keberlanjutan ekologis sebagai tujuan utama, dengan menekankan perlindungan,
pelestarian, pencegahan pencemaran, partisipasi masyarakat, serta penghormatan
terhadap kearifan lokal. Ketentuan Pasal 63, Pasal 67, dan Pasal 70 UU PPLH membuka
ruang integrasi antara sistem hukum formal dengan pengetahuan lokal masyarakat,
termasuk nilai-nilai budaya Jawa yang bersifat ekologis. Dengan demikian, falsafah
Memayu Hayuning Bawana secara yuridis diakui sebagai sumber nilai yang dapat
memperkaya implementasi hukum lingkungan di tingkat masyarakat.

Integrasi tersebut tidak hanya bersifat simbolik, tetapi berpotensi memperdalam
dimensi etis dalam penegakan hukum lingkungan. Hukum lingkungan pada dasarnya
sering kali berorientasi pada pendekatan normatif, administratif, dan teknokratis. Namun

2606



Nabilla Desy Adityai, Herlina Puspa Dewi, Naurah Nazhifah, Dekha Aura Qilaf Balgis, Muhammad Adymas
Hikal Fikri

Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 1, No. 3, 2025, Hal 2603-2617

kondisi krisis ekologis kontemporer menunjukkan bahwa regulasi formal saja tidak
cukup tanpa dukungan kesadaran kultural yang mengakar dalam masyarakat. Di sinilah
nilai Memayu Hayuning Bawana berperan sebagai landasan moral yang menumbuhkan
kesadaran ekologis berbasis budaya. Umam (2023) menjelaskan bahwa falsafah ini
mengajarkan manusia untuk menjaga keindahan dan keselamatan dunia sebagai bagian
dari laku spiritual, sehingga tindakan menjaga lingkungan tidak hanya menjadi kewajiban
hukum tetapi juga kewajiban moral. Pendekatan ini mampu mendorong internalisasi
hukum lingkungan secara lebih efektif melalui penguatan nilai etis dalam kehidupan
sehari-hari.

Namun demikian, implementasi UU PPLH dalam praktiknya masih menghadapi
berbagai kendala yang menghambat efektivitas penegakan hukum lingkungan. Studi
empiris menunjukkan bahwa rendahnya perhatian masyarakat terhadap pengawasan
lingkungan menjadi salah satu faktor utama yang memperlemah sistem pengawasan
(Yardan, M. A, et al,, 2024). Hal ini sejalan dengan temuan bahwa lembaga lingkungan
daerah yang berbentuk badan atau kantor teknis tidak memiliki kewenangan operasional
yang memadai untuk melaksanakan fungsi pengawasan secara efektif (Yardan, M. A,, et
al, 2024). Dalam konteks ini, nilai-nilai Memayu Hayuning Bawana dapat berperan
sebagai social capital yang memperkuat partisipasi masyarakat dalam pengawasan
lingkungan melalui penguatan environmental citizenship dan kesadaran kolektif tentang
tanggung jawab ekologis (Dobson, 2007: 276-285). Pendekatan kultural ini dapat
mengatasi kelemahan sistem pengawasan formal dengan menciptakan mekanisme
community-based monitoring yang berbasis pada nilai-nilai tradisional yang telah
mengakar dalam masyarakat (Bonney et al., 2014: 977-984).

Integrasi nilai budaya Jawa tersebut juga dapat memperkuat paradigma keadilan
ekologis dalam hukum lingkungan modern. Keadilan ekologis tidak hanya berbicara
tentang distribusi manfaat dan beban lingkungan kepada manusia, tetapi juga kewajiban
menjaga kelangsungan ekosistem secara keseluruhan. Dalam falsafah Memayu Hayuning
Bawana, keberlanjutan hidup dipahami sebagai keseimbangan antara dimensi lahir dan
batin, antara manusia dan alam, serta antara generasi sekarang dan generasi mendatang.
Wilkinson (2020) dalam kajiannya mengenai etika lingkungan menyatakan bahwa
pengetahuan tradisional memiliki nilai epistemologis yang kuat dalam membangun
model pengelolaan ekologis yang lebih holistik. Sejalan dengan itu, model hukum
lingkungan modern di Indonesia dapat memanfaatkan nilai-nilai lokal seperti Memayu
Hayuning Bawana untuk memperluas konsep keadilan ekologis, sehingga hukum tidak
hanya mengatur perilaku manusia tetapi juga menyelaraskan hubungan manusia dengan
alam.

Selain itu, integrasi nilai ini juga tercermin dalam praktik sosial masyarakat Jawa.
Berbagai tradisi seperti sedekah bumi, merti desa, dan ruwatan merupakan wujud
penghormatan terhadap alam sebagai entitas hidup yang perlu dijaga keseimbangannya.
Ritual-ritual tersebut memiliki fungsi ekologis dan sosial, yakni mengingatkan manusia
pada kewajiban menjaga alam demi keberlanjutan kehidupan. Dalam perspektif hukum
lingkungan, praktik budaya ini dapat dianggap sebagai bentuk implementasi lokal dari
prinsip pencegahan dan keberlanjutan yang menjadi inti dari UU PPLH. Dengan demikian,
integrasi nilai Memayu Hayuning Bawana bukan hanya relevan secara filosofis, tetapi juga
kompatibel dengan instrumen hukum modern dan praktik pengelolaan lingkungan di
Indonesia. Oleh karena itu, penguatan hubungan antara falsafah Jawa dan hukum
lingkungan modern akan menghasilkan pendekatan yang lebih komprehensif, yaitu
perpaduan antara regulasi formal dan nilai kultural. Integrasi ini penting untuk menjawab

2607



Nabilla Desy Adityai, Herlina Puspa Dewi, Naurah Nazhifah, Dekha Aura Qilaf Balgis, Muhammad Adymas
Hikal Fikri

Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 1, No. 3, 2025, Hal 2603-2617

tantangan ekologis kontemporer yang tidak hanya menuntut penegakan hukum, tetapi
juga perubahan cara pandang masyarakat terhadap alam. Nilai Memayu Hayuning
Bawana memberikan fondasi moral dan epistimologis bagi perkembangan model hukum
lingkungan yang lebih manusiawi, kontekstual, dan berkelanjutan.
3.2Model Eco-Cultural Law sebagai Penguatan Kesadaran Ekologis Masyarakat
Model Eco-Cultural Law merupakan paradigma hukum lingkungan yang revolusioner,
yang bersifat integratif, menggabungkan prinsip ekologis dengan nilai budaya lokal untuk
menciptakan keseimbangan antara perlindungan lingkungan dan pelestarian budaya
masyarakat (Berkes, 2012). Model ini bersifat normatif sekaligus transformatif karena
mengubah cara pandang masyarakat dari relasi manusia-alam yang eksploitatif menuju
hubungan yang harmonis dan berkelanjutan. Dalam konteks Indonesia, konsep ini sangat
relevan mengingat keberagaman kearifan lokal yang telah lama menjadi dasar praktik
pengelolaan sumber daya alam secara berkelanjutan (Iskandar, 2018). Landasan filosofis
model Eco-Cultural Law berpijak pada pandangan bahwa manusia dan alam adalah satu
kesatuan organik, sebagaimana tercermin dalam tradisi lokal seperti Tri Hita Karana, Sasi,
Awig-awig, dan Huma Betang (Sumardjono, 2008). Pandangan ini sejalan dengan prinsip
deep ecology Arne Naess yang menekankan nilai intrinsik alam dan hubungan saling
ketergantungan antara manusia dan lingkungan (Naess, 2008), sehingga alam diposisikan
bukan sekadar objek eksploitasi, tetapi subjek yang layak dihormati dan dilestarikan.
Konsep kearifan lokal dalam pengelolaan lingkungan hidup memiliki dimensi yang
sangat luas dan kompleks. Menurut penelitian terbaru, kearifan lokal mencakup
pengetahuan teknis, sistem nilai, norma sosial, hingga praktik spiritual yang mengatur
relasi manusia dengan alam (Sillitoe, 2007). Kearifan ini berfungsi sebagai mekanisme
kontrol sosial yang menjaga keseimbangan ekosistem sekaligus menjadi sumber inovasi
teknologi ramah lingkungan yang sesuai dengan konteks lokal. Karakteristik fundamental
model Eco-Cultural Law dapat diidentifikasi melalui lima dimensi utama. Pertama,
integrasi holistik yang menyatukan aspek ekologis, sosial, budaya, ekonomi, dan spiritual
dalam satu kerangka hukum (Capra, 2015). Kedua, partisipasi masyarakat secara
substantif sebagai subjek utama dalam pengelolaan lingkungan berbasis tradisi (Ostrom,
2009). Ketiga, fleksibilitas adaptif yang memungkinkan hukum menyesuaikan perubahan
ekologis dan sosial (Folke, 2016). Keempat, legitimasi kultural melalui pengakuan formal
terhadap pengetahuan dan praktik adat. Kelima, orientasi keberlanjutan jangka panjang
yang memperhatikan kepentingan generasi mendatang (Brundtland Commission, 1987).
Secara epistemologis, model Eco-Cultural Law mensinergikan pengetahuan ilmiah
modern dan pengetahuan ekologi tradisional tanpa mencampurkannya secara sinkretis,
melainkan memanfaatkan keunggulan masing-masing untuk saling memperkuat
(Agrawal, 1995). Pengetahuan ilmiah menawarkan metodologi yang rigor, sementara
pengetahuan lokal memberikan wisdom ekologis, pemahaman detail tentang ekosistem,
serta nilai etis hubungan manusia-alam. Dengan resonansi kultural yang kuat,
pendekatan ini lebih efektif dalam membangun kesadaran ekologis yang mendalam dan
berkelanjutan (Nazarea, 2006). Penerapan model Eco-Cultural Law di Indonesia memiliki
dasar konstitusional yang kuat. Pasal 28H ayat (1) UUD 1945 menjamin hak atas
lingkungan hidup yang baik dan sehat sebagai bagian dari hak asasi manusia. Pasal 32
ayat (1) UUD 1945 menegaskan kewajiban negara memajukan kebudayaan nasional
sekaligus menjamin kebebasan masyarakat dalam melestarikan nilai budayanya. Selain
itu, Pasal 18B ayat (2) UUD 1945 mengakui keberadaan masyarakat adat beserta hak
tradisionalnya sepanjang sesuai perkembangan masyarakat dan prinsip NKRI, sehingga

2608



Nabilla Desy Adityai, Herlina Puspa Dewi, Naurah Nazhifah, Dekha Aura Qilaf Balgis, Muhammad Adymas
Hikal Fikri
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 1, No. 3, 2025, Hal 2603-2617

memberikan legitimasi formal bagi integrasi nilai budaya lokal dalam pengelolaan
lingkungan.

Undang-Undang Nomor 32 Tahun 2009 tentang Perlindungan dan Pengelolaan
Lingkungan Hidup memberikan dasar kuat bagi integrasi kearifan lokal dalam
pengelolaan lingkungan hidup. Pasal 70 ayat (2) menegaskan peran aktif masyarakat
sesuai kearifan lokal, sementara Pasal 1 angka 30 secara formal mendefinisikan kearifan
lokal sebagai nilai luhur dalam pengelolaan lingkungan secara lestari. Pasal 63 ayat (2)
huruf t juga mengamanatkan pengembangan instrumen ekonomi lingkungan berbasis
kearifan lokal. Penelitian menunjukkan bahwa implementasinya memerlukan
pendekatan sistematis yang mencakup identifikasi, validasi ilmiah, adaptasi, dan integrasi
dengan sistem pengelolaan modern (Wahyuni & Sari, 2019).

Undang-Undang Nomor 5 Tahun 2017 tentang Pemajuan Kebudayaan juga
memberikan landasan hukum yang penting bagi implementasi model Eco-Cultural Law
melalui Pasal 5 yang memasukkan pengetahuan dan teknologi tradisional sebagai objek
pemajuan kebudayaan, termasuk dalam konteks pengelolaan lingkungan. Pada level
daerah, implementasi dapat dilakukan melalui peraturan berbasis kearifan lokal yang
menggabungkan nilai tradisional dengan standar teknis modern (Hardjasoemantri,
2017), sebagaimana terlihat pada Perda Bali No. 9 Tahun 2012 tentang Subak sebagai
Warisan Budaya Dunia yang memberikan perlindungan hukum terhadap sistem irigasi
tradisional Bali.

Implementasi juga dapat diperkuat melalui pengakuan hukum adat yang memberi
legitimasi formal terhadap sistem pengelolaan berbasis adat, termasuk penetapan
wilayah dan lembaga adat (Arizona, 2014), serta mekanisme partisipasi masyarakat yang
menempatkan seluruh stakeholder dalam posisi dialogis yang setara (Arnstein, 1969).
Efektivitas internalisasi nilai sangat dipengaruhi oleh kualitas kepemimpinan dan
dukungan institusional yang memfasilitasi promosi nilai ekologis budaya (Bass & Riggio,
2006). Sistem subak Bali menjadi contoh paradigmatik model Eco-Cultural Law,
mengintegrasikan filosofi Tri Hita Karana dalam pengelolaan irigasi berkelanjutan
(Lansing, 2006). Tri Hita Karana, yang secara harfiah berarti "tiga penyebab
kebahagiaan,” menekankan keharmonisan hubungan antara manusia dengan Tuhan
(Parahyangan), sesama manusia (Pawongan), dan alam lingkungan (Palemahan). Filosofi
ini menjadi landasan spiritual dan etis yang mengatur seluruh aspek pengelolaan
pertanian di Bali, mulai dari perencanaan tanam, pengelolaan air, hingga panen dan pasca
panen. Sistem subak tidak hanya mengatur distribusi air secara teknis dan efisien tetapi
juga mengintegrasikan aspek spiritual, sosial, dan ekologis dalam satu kesatuan yang
harmonis dan berkelanjutan. Setiap kegiatan pertanian dalam sistem subak diawali dan
diakhiri dengan upacara keagamaan yang tidak hanya berfungsi sebagai ekspresi rasa
syukur tetapi juga sebagai mekanisme koordinasi sosial dan edukasi ekologis (Geertz,
1980).

Penelitian menunjukkan bahwa subak merupakan complex adaptive system dengan
prinsip self-organization dan feedback loops yang menjaga keseimbangan ekologis sawah
selama lebih dari seribu tahun sambil mempertahankan produktivitas pertanian yang
tinggi dan berkelanjutan (Lansing & Kremer, 1993; Sutawan, 2008). Sistem subak terbukti
memiliki resiliensi tinggi terhadap perubahan iklim dan tekanan pembangunan (Norken
et al., 2017). Pengakuan UNESCO tahun 2012 sebagai Warisan Budaya Dunia semakin
menegaskan nilai universal model ini dan relevansinya sebagai praktik terbaik dalam
pengelolaan lanskap budaya. Pengakuan ini tidak hanya memberikan prestise

2609



Nabilla Desy Adityai, Herlina Puspa Dewi, Naurah Nazhifah, Dekha Aura Qilaf Balgis, Muhammad Adymas
Hikal Fikri

Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 1, No. 3, 2025, Hal 2603-2617

internasional tetapi juga memperkuat legitimasi sistem subak dalam menghadapi
tekanan modernisasi dan globalisasi yang mengancam keberlanjutannya.

Praktik sasi di Maluku memberikan contoh lain yang sangat menarik tentang
efektivitas model Eco-Cultural Law dalam konservasi sumber daya laut dan penguatan
kesadaran ekologis masyarakat pesisir (Kissya, 2003). Sasi merupakan sistem
pengelolaan sumber daya alam berbasis adat yang mengatur pemanfaatan sumber daya
laut melalui mekanisme pelarangan temporal dan spasial yang didasarkan pada
pengetahuan mendalam tentang siklus reproduksi dan ekologi spesies laut. Sistem ini
tidak hanya berfungsi sebagai instrumen konservasi tetapi juga sebagai mekanisme
distribusi manfaat ekonomi yang adil dan berkelanjutan. Berbagai studi menunjukkan
bahwa wilayah yang menerapkan sasi memiliki biodiversitas laut lebih tinggi dan stok
ikan lebih stabil (Thorburn, 2000), dengan efektivitas yang bergantung pada kekuatan
institusi adat dan dukungan masyarakat (Novaczek et al., 2001). Ketika institusi adat
melemah atau masyarakat mulai mengabaikan aturan tradisional, efektivitas sasi dalam
konservasi sumber daya laut juga menurun secara signifikan. Hal ini menunjukkan
pentingnya memperkuat institusi adat dan merevitalisasi nilai-nilai tradisional sebagai
bagian dari strategi konservasi.

Sistem huma betang di Kalimantan memberikan contoh ketiga yang menunjukkan
bagaimana model Eco-Cultural Law dapat diterapkan dalam pengelolaan hutan tropika
yang kompleks (Dove, 1985). Huma betang adalah sistem pertanian berpindah yang
dikombinasikan dengan pengelolaan hutan berkelanjutan berdasarkan pengetahuan
mendalam tentang ekologi hutan tropika. Sistem ini tidak hanya menjaga
keanekaragaman hayati hutan tetapi juga memenuhi kebutuhan pangan dan ekonomi
masyarakat Dayak secara berkelanjutan. Praktik huma betang didasarkan pada
pemahaman yang sophisticated tentang suksesi ekologis, siklus nutrisi, dan interaksi
antar spesies dalam ekosistem hutan tropika (Padoch, C. & Peluso, 1996). Masyarakat
Dayak mengembangkan sistem rotasi lahan yang memungkinkan regenerasi hutan secara
alami sambil memanfaatkan berbagai produk hutan untuk memenuhi kebutuhan hidup
mereka. Sistem ini juga mengintegrasikan aspek spiritual melalui kepercayaan terhadap
roh-roh hutan yang harus dihormati dan dijaga. Penelitian etnobotani menunjukkan
bahwa masyarakat Dayak memiliki pengetahuan yang luar biasa tentang
keanekaragaman hayati hutan, termasuk identifikasi spesies, karakteristik ekologis, dan
potensi pemanfaatan yang berkelanjutan (Puri, 2001).

Implementasi model Eco-Cultural Law membutuhkan pendekatan sistematis melalui
kegiatan konkret yang dapat dievaluasi. Tahap awal difokuskan pada penanaman pohon
sebagai bentuk nyata penerapan kearifan lokal, yang dipadukan dengan edukasi ekologis
modern dan ritual adat untuk menegaskan pentingnya keseimbangan alam. Tahap
berikutnya ialah pengembangan Market Economy Cultural sebagai platform ekonomi
berkelanjutan berbasis budaya, melalui produksi dan pemasaran produk ramah
lingkungan serta pembentukan koperasi berprinsip gotong royong guna mendukung
pelestarian lingkungan dan penguatan identitas lokal. Strategi komunikasi digital,
terutama melalui Instagram, menjadi instrumen penting untuk menjangkau generasi
muda dengan konten kreatif dan edukatif yang mendorong apresiasi terhadap kearifan
lokal. Seluruh kegiatan dimonitor melalui pelaporan terintegrasi yang mencatat indikator
kuantitatif seperti jumlah pohon, peserta, dan nilai ekonomi, serta indikator kualitatif
seperti perubahan perilaku ekologis dan penguatan identitas budaya, termasuk evaluasi
jangka panjang kondisi ekologis dan sosial-ekonomi masyarakat.

2610



Nabilla Desy Adityai, Herlina Puspa Dewi, Naurah Nazhifah, Dekha Aura Qilaf Balgis, Muhammad Adymas
Hikal Fikri
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 1, No. 3, 2025, Hal 2603-2617

Keberlanjutan implementasi model Eco-Cultural Law memerlukan dukungan
institusional yang kuat dari berbagai stakeholder, termasuk pemerintah daerah, lembaga
pendidikan, organisasi masyarakat sipil, dan sektor swasta. Pembentukan steering
committee atau komite pengarah yang terdiri dari representasi berbagai pihak menjadi
essential untuk memastikan koordinasi yang efektif, alokasi sumber daya yang optimal,
dan penyelesaian berbagai tantangan yang mungkin muncul dalam proses implementasi.
Komite ini juga bertugas untuk mengembangkan kebijakan dan regulasi pendukung yang
memberikan insentif bagi masyarakat dan pelaku usaha yang menerapkan praktik-
praktik berkelanjutan berbasis kearifan lokal, sekaligus memberikan sanksi bagi pihak-
pihak yang melakukan aktivitas yang merusak lingkungan atau mengabaikan nilai-nilai
budaya lokal. Aspek capacity building dan pengembangan sumber daya manusia menjadi
prioritas utama dalam implementasi, dimana program pelatihan dan workshop secara
berkala diselenggarakan untuk meningkatkan pemahaman dan keterampilan masyarakat
dalam menerapkan teknologi ramah lingkungan, mengelola usaha ekonomi
berkelanjutan, dan melestarikan warisan budaya. Pelatihan ini tidak hanya bersifat teknis
tetapi juga mencakup penguatan leadership dan entrepreneurship skills agar masyarakat
dapat menjadi agen perubahan yang mandiri dan berkelanjutan dalam
mengimplementasikan model Eco-Cultural Law di komunitas masing-masing.

Keberlanjutan implementasi membutuhkan dukungan kuat dari pemerintah, lembaga
pendidikan, masyarakat sipil, dan sektor swasta. Pembentukan steering committee
berfungsi memastikan koordinasi, penyediaan sumber daya, serta penyusunan regulasi
yang memberi insentif bagi praktik berkelanjutan berbasis kearifan lokal sekaligus
memberikan sanksi bagi pelanggaran. Program capacity building menjadi prioritas
melalui pelatihan teknis, lingkungan, budaya, leadership, dan entrepreneurship agar
masyarakat mampu menjadi agen perubahan yang mandiri. Keberhasilan implementasi
juga memerlukan strategi multi-level mencakup aspek legal, institusional, edukatif,
teknologi, dan budaya. Pada level nasional, diperlukan revisi dan harmonisasi regulasi
untuk mengakomodasi prinsip Eco-Cultural Law secara operasional, termasuk revisi UU
No. 32 Tahun 2009 agar memiliki definisi lebih jelas tentang kearifan lokal serta
mekanisme integrasinya (Siahaan, 2004; Pressman & Wildavsky, 1984). Regulasi turunan
harus memuat kriteria pengakuan, prosedur integrasi, serta mekanisme evaluasi dan
insentif.

Pada level institusional, kapasitas pemerintah pusat dan daerah perlu diperkuat
melalui pelatihan mengenai kearifan lokal, participatory planning, fasilitasi dialog multi-
stakeholder, dan monitoring berbasis komunitas (Chambers, 1997). Pembentukan unit
khusus integrasi kearifan lokal di KLHK maupun dinas daerah perlu dipertimbangkan
(Mintzberg, 1979). Penguatan lembaga adat dan masyarakat sipil juga penting melalui
program pemberdayaan yang mencakup advocacy, legal literacy, dan project
management (Freire, 1970). Pada ranah pendidikan, integrasi kearifan lokal dan ekologis
dalam kurikulum formal serta pembelajaran non-formal perlu dikembangkan untuk
memastikan transmisi nilai budaya (Dewey, 1938; Rogers, 2004). Selain itu, kampanye
publik kreatif dapat meningkatkan dukungan masyarakat terhadap Eco-Cultural Law.
Sistem monitoring dan evaluasi harus mencakup indikator kuantitatif seperti kualitas
lingkungan dan produktivitas ekonomi serta indikator kualitatif seperti kohesi sosial dan
kesadaran ekologis (Patton, 2014). Dengan implementasi strategi yang komprehensif dan
konsisten, model Eco-Cultural Law memiliki potensi besar untuk menjadi instrumen
transformatif dalam menciptakan masyarakat Indonesia yang sadar ekologi dan
berbudaya berkelanjutan, dimana pelestarian lingkungan hidup tidak lagi dipandang

2611



Nabilla Desy Adityai, Herlina Puspa Dewi, Naurah Nazhifah, Dekha Aura Qilaf Balgis, Muhammad Adymas
Hikal Fikri

Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 1, No. 3, 2025, Hal 2603-2617

sebagai beban atau hambatan pembangunan, tetapi sebagai bagian integral dari identitas
budaya dan strategi pembangunan berkelanjutan yang holistik dan berkeadilan.
3.3 Memayu Hayuning Bawana dalam Mewujudkan Keadilan Ekologis dan

Keberlanjutan Hidup

Falsafah Memayu Hayuning Bawana lahir dari kebudayaan Jawa dan memiliki makna
mendalam mengenai hubungan manusia dengan lingkungannya. Dalam pandangan
kosmologi Jawa manusia dipandang sebagai bagian integral dari jagad raya bukan sebagai
penguasa tunggal atas alam. Secara etimologis, memayu berarti memperindah atau
melestarikan, sedangkan hayuning bawana bermakna harmoni dan keindahan dunia.
Nilai ini sejalan dengan Undang-Undang Nomor 32 Tahun 2009 tentang Perlindungan dan
Pengelolaan Lingkungan Hidup yang menekankan perlindungan, pengendalian,
pemeliharaan, keberlanjutan ekologis, serta pentingnya memperhatikan kearifan lokal,
aspirasi masyarakat, dan perubahan iklim. Kesadaran ekologis masyarakat Jawa tampak
dalam berbagai ritual seperti slametan, sedekah bumi, sedekah laut, dan merti desa, yang
berfungsi memperkuat hubungan spiritual manusia dengan alam.

Dalam tradisi mistik Jawa, dimensi spiritual dan kearifan lingkungan saling terkait
secara erat. Seseorang baru dapat dianggap sebagai “Jawa sejati” jika mampu
menginternalisasi nilai-nilai budaya yang meliputi pengendalian diri, penghormatan
terhadap alam, serta pengembangan karakter spiritual. Pandangan ini sejalan dengan
gagasan Tucker & Grim (2003) bahwa perilaku manusia terhadap lingkungan
dipengaruhi kosmologi dan etika lingkungan. Suwito (2011) menyebut etika lingkungan
sebagai sistem moral yang bersumber dari agama dan akal sehat, sedangkan Callicott
(2003) menekankan pentingnya kearifan lokal yang dipadukan dengan ilmu pengetahuan
global. Kesadaran bahwa manusia adalah bagian dari alam menjadi inti Memayu Hayuning
Bawana, tercermin melalui perilaku menjaga hutan, sumber air, dan habitat makhluk
hidup.

Konsep ini menekankan prinsip keseimbangan dengan mengajarkan penggunaan
sumber daya alam secara bijak agar tidak terjadi eksploitasi berlebihan yang merusak
ekosistem. Praktik konservasi tradisional seperti tidak menebang pohon sembarangan,
melindungi sumber air, serta menghormati keanekaragaman hayati merupakan
manifestasi nyata nilai ini. Penerapan Memayu Hayuning Bawana memperkuat keadilan
ekologis karena menempatkan hak dan keseimbangan seluruh makhluk hidup sebagai
bagian penting dari kesejahteraan manusia. Dengan mengintegrasikan nilai budaya Jawa
ini kegiatan perlindungan lingkungan tidak hanya didasarkan pada hukum positif tetapi
juga ditopang oleh kesadaran etis dan spiritual masyarakat untuk menghargai alam
sebagai bagian penting dari kehidupan.

Memayu Hayuning Bawana dapat diimplementasikan dan direalisasikan melalui
Memasuh Memalaning Bumi, yang berarti mencuci, membersihkan, atau menyingkirkan
tindakan-tindakan manusia yang melanggar tatanan alam yang seimbang dan dapat
merusak bumi/semesta. Berikut adalah beberapa cara untuk menerapkan konsep ini
dalam kehidupan sehari-hari.

1. Menumbuhkan kesadaran diri sebagai bagian integral dari alam. Memahami
bahwa setiap tindakan yang kita lakukan memiliki dampak pada lingkungan akan
membentuk sikap yang lebih bijak dan bertanggung jawab dalam memperlakukan
alam. Dengan merasakan kesatuan dengan alam, kita akan terdorong untuk
melindunginya.

2. Mengadopsi gaya hidup sederhana dan tidak mengeksploitasi sumber daya alam
secara berlebihan. Prinsip keseimbangan yang diajarkan dalam Memayu Hayuning

2612



Nabilla Desy Adityai, Herlina Puspa Dewi, Naurah Nazhifah, Dekha Aura Qilaf Balgis, Muhammad Adymas
Hikal Fikri

Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 1, No. 3, 2025, Hal 2603-2617

Bawana mendorong kita untuk hanya mengambil dari alam apa yang kita
butuhkan, tidak lebih. Dengan cara ini, kita dapat mengurangi eksploitasi
berlebihan yang merusak lingkungan.

3. Melakukan upaya nyata untuk melestarikan alam, seperti mengurangi limbah
plastik, daur ulang, menghemat energi dan air, serta menanam pohon. Tindakan
sederhana ini merupakan manifestasi konkret dari nilai-nilai yang terkandung
dalam Memayu Hayuning Bawana.

4. Memelihara keanekaragaman hayati di sekitar. Konsep ini mengajarkan kita untuk
menghargai semua unsur alam, termasuk keanekaragaman spesies flora dan
fauna. Kita dapat mendukung konservasi keanekaragaman hayati dengan tidak
berburu atau merusak habitat mereka.

5. Memelihara keberlanjutan sumber daya air dengan tidak membuang limbah ke
sungai atau sumber air lainnya. Mengingat air adalah sumber kehidupan, kita
harus menjaga kebersihan dan keberlanjutannya untuk generasi mendatang.

6. Mengajak dan menginspirasi orang lain untuk ikut serta dalam gerakan konservasi
lingkungan. Dengan menyebarkan nilai-nilai Memayu Hayuning Bawana, Kkita
dapat membangun kesadaran kolektif tentang pentingnya melindungi alam.

4. KESIMPULAN

Penelitian ini menunjukkan bahwa falsafah Jawa Memayu Hayuning Bawana memiliki

relevansi yang kuat dan substansial terhadap prinsip-prinsip hukum lingkungan modern

di Indonesia. Nilai-nilai kearifan lokal yang menekankan harmoni antara manusia dan

alam sejalan dengan tujuan utama perlindungan dan pengelolaan lingkungan hidup

sebagaimana diatur dalam Undang-Undang Nomor 32 Tahun 2009. Integrasi falsafah ini
melalui pendekatan Eco-Cultural Law mampu memperkaya kerangka hukum positif
dengan dimensi etis, spiritual, dan kultural yang selama ini kurang mendapatkan
perhatian. Implementasi nilai budaya tersebut tidak hanya memperkuat kesadaran
ekologis masyarakat, tetapi juga menciptakan mekanisme sosial yang lebih efektif dalam
menjaga keberlanjutan lingkungan. Melalui penguatan identitas ekologis, revitalisasi
ritual dan tradisi, serta dukungan institusional yang berpihak pada kearifan lokal, konsep

Memayu Hayuning Bawana berpotensi menjadi model strategis dalam menjawab

tantangan ekologis kontemporer, khususnya pada tingkat komunitas seperti di Desa

Lerep. Dengan demikian, sinergi antara kearifan lokal dan hukum lingkungan modern

merupakan langkah penting menuju terwujudnya keadilan ekologis dan keberlanjutan

lingkungan yang berjangka panjang.

5. DAFTAR PUSTAKA

Abisibah, A., Rosidji, S., & Sucipto, A. (2022). Studi Sekuensial Eksplanatori: Aktivitas Fisik
dan Kebugaran Fisik Masa Pandemi Guru Pendidikan Jasmani Olahraga dan
Kesehatan. Riyadhoh: Jurnal Pendidikan Olahraga, 5(1), 1-8.

Ainia, Dela Khoirul. (2021). “KONSEP METAFISIKA DALAM FALSAFAH JAWA HAMEMAYU
HAYUNING BAWANA.” Jurnal Filsafat Indonesia, vol. 4, no. 2, him. 195-201.

Atmaja, M. A. R, & Mutia, T. (2024). “Memayu Hayuning Bawana”: Implementasi Nilai
Luhur Kebudayaan Jawa Sebagai Gaya Hidup Ramah Lingkungan Dalam Perspektif
Masyarakat Desa Bajulan Nganjuk. Jurnal Kajian, Penelitian dan Pengembangan
Pendidikan (Geography), 12(2), 880-893.

Agrawal, A. (1995). Dismantling the Divide Between Indigenous and Scientific Knowledge.
Development and Change, 26(3), 413-439.

Appadurai, A. (1996). Modernity at Large: Cultural Dimensions of Globalization.
University of Minnesota Press.

2613



Nabilla Desy Adityai, Herlina Puspa Dewi, Naurah Nazhifah, Dekha Aura Qilaf Balgis, Muhammad Adymas
Hikal Fikri

Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 1, No. 3, 2025, Hal 2603-2617

Arizona, Y. (2014). Antara Teks dan Konteks: Dinamika Pengakuan Hukum terhadap Hak
Masyarakat Adat atas Sumber Daya Alam di Indonesia. HuMa.

Arnstein, S. R. (1969). A Ladder of Citizen Participation. Journal of the American Institute
of Planners, 35(4), 216-224.

Bandura, A. (1977). Social Learning Theory. Prentice Hall.

Bass, B. M., & Riggio, R. E. (2006). Transformational Leadership. Lawrence Erlbaum
Associates.

Berger, P. L., & Luckmann, T. (1991). The Social Construction of Reality: A Treatise in the
Sociology of Knowledge. Penguin Books.

Berkes, F. (2012). Sacred Ecology: Traditional Ecological Knowledge and Resource
Management. Routledge.

Berkes, F., & Turner, N. . (2006). Knowledge, Learning and the Evolution of Conservation
Practice for Social-Ecological System Resilience. Human Ecology, 34(4), 479-494.

Brundtland Commission. (1987). Our Common Future: Report of the World Commission
on Environment and Development. Oxford University Press.

Capra, F. (2015). The Systems View of Life: A Unifying Vision. Cambridge University Press.

Castells, M. (2010). The Information Age: Economy, Society, and Culture. Wiley-Blackwell.

Chambers, R. (1997). Whose Reality Counts? Putting the First Last. Intermediate
Technology Publications.

Clayton, S. (2003). Environmental Identity: A Conceptual and an Operational Definition.
Environmental Psychology, 45-65.

Clayton, S., & Manning, C. (2018). Psychology and Climate Change: Human Perceptions,
Impacts, and Responses. Academic Press.

Dewey, J. (1938). Experience and Education. Macmillan.

Dove, M. R. (1985). Swidden Agriculture in Indonesia: The Subsistence Strategies of the
Kalimantan Kantu. Mouton Publishers.

Dove, M. R. (2006). Indigenous People and Environmental Politics. Annual Review of
Anthropology, 35, 191-208.

Ellen, R, & Harris, H. (2000). Introduction. In R. Ellen, P. Parkes, & A. Bicker (Eds.),
Indigenous Environmental Knowledge and its Transformations. Harwood Academic
Publishers, 1-33.

Folke, C. (2016). Resilience (Republished). Ecology and Society, 21(4), 1-13.

Freire, P. (1970). Pedagogy of the Oppressed. Continuum International Publishing Group.

Geertz, C. (1980). Negara: The Theatre State in Nineteenth-Century Bali. Princeton
University Press.

Giddens, A. (1990). The Consequences of Modernity. Stanford University Press.

Goodchild, M. F. (2007). Citizens as Sensors: The World of Volunteered Geography.
GeoJournal, 69(4), 211-221.

Griffiths, ]. (1986). What is Legal Pluralism? Journal of Legal Pluralism, 24, 1-55.

Grindle, M. S. (1997). Divergent Cultures? When Public Organizations Perform Well in
Developing Countries. World Development, 25(4), 481-495.

Hardjasoemantri, K. (2017). Hukum Tata Lingkungan. Gadjah Mada University Press.

Howkins, J. (2001). The Creative Economy: How People Make Money from Ideas. Penguin
Press.

Iskandar, J. (2018). Etnobiologi dan Keragaman Budaya di Indonesia. Umbara: Indonesian
Journal of Anthropology, 3(1), 27-42.

2614



Nabilla Desy Adityai, Herlina Puspa Dewi, Naurah Nazhifah, Dekha Aura Qilaf Balgis, Muhammad Adymas
Hikal Fikri

Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 1, No. 3, 2025, Hal 2603-2617

Kissya, E. (2003). Sasi Aman Haru-ukui: Traditional Management of Marine Resources in
Central Moluccas. Traditional Marine Resource Management and Knowledge
Information Bulletin, 11, 2-6.

Kementerian Lingkungan Hidup dan Kehutanan (KLHK). (2024). Statistik Lingkungan
Hidup Indonesia Tahun 2024. Jakarta: KLHK.

Keraf, A. S. (2010). Etika Lingkungan Hidup. Jakarta: Kompas.

Koentjaraningrat. (1984). Kebudayaan Jawa. Jakarta: Balai Pustaka.

Kompas.com. (2017, Juni 20). Embung Sebligo alami penyusutan volume air hingga 20
persen. Kompas.com. https://www.kompas.com/

Kompas.com. (2023, Februari 14). Talud longsor di Desa Lerep akibat hujan deras dan
perubahan lahan. Kompas.com. https://www.kompas.com/

Lansing, J. S. (2006). Perfect Order: Recognizing Complexity in Bali. Princeton University
Press.

Lansing, ]. S., & Kremer, ]J. N. (1993). Emergent Properties of Balinese Water Temple
Networks. American Anthropologist, 95(1), 97-114.

Mintzberg, H. (1979). The Structuring of Organizations. Prentice Hall.

Naess, A. (2008). The Ecology of Wisdom: Writings by Arne Naess. Counterpoint Press.

Nazarea, V. D. (2006). Local Knowledge and Memory in Biodiversity Conservation. Annual
Review of Anthropology, 35, 317-335.

Norken, I. N, et al. (2017). Climate Change Adaptation in Balinese Subak System.
International Journal of Environmental Science and Development, 8(4), 273-278.

Novaczek, I, et al. (2001). An Institutional Analysis of Sago Palm Management in the
Maluku Islands. Journal of Environmental Management, 61(2), 171-186.

Nabillah, A. S., & Yusuf, K. (2025). Teofani Lingkungan Sebagai Etika Kosmologis:
Dialektika Prinsip Filosofis Memayu Hayuning Bawana Dan Ekosufisme. Al-Mada:
Jurnal Agama, Sosial, dan Budaya, 8(3), 534-550.

Noorzeha, F., & Lasiyo. (2023). Memayu Hayuning Bawana: Memahami Esensi Gotong
Royong Dalam Nilai Kearifan Lokal Masyarakat Jawa. Sanjiwani: Jurnal Filsafat,
14(2),109-122.

Ostrom, E. (2009). A General Framework for Analyzing Sustainability of Social-Ecological
Systems. Science, 325, 419-422.

Padoch, C., & Peluso, N. L. (1996). Borneo in Transition: People, Forests, Conservation, and
Development. Oxford University Press.

Patton, M. Q. (2014). Qualitative Research & Evaluation Methods. SAGE Publications.

Peluso, N. L., & Lund, C. (2011). New Frontiers of Land Control: Introduction. Journal of
Peasant Studies, 38(4), 667-681.

Porter, M. E., & Kramer, M. R. (2011). Creating Shared Value. Harvard Business Review,
89(1/2), 62-77.

Pressman, J. L., & Wildavsky, A. (1984). Implementation: How Great Expectations in
Washington Are Dashed in Oakland. University of California Press.

Puri, R. K. (2001). Bulungan Ethnobiology Handbook. Center for International Forestry
Research.

Putnam, R. D. (2000). Bowling Alone: The Collapse and Revival of American Community.
Simon & Schuster.

Purnomo, H,, et al. (2020). Multi-stakeholder Coordination in Environmental Governance.
Environmental Policy and Governance, 30(2), 78-92.

2615



Nabilla Desy Adityai, Herlina Puspa Dewi, Naurah Nazhifah, Dekha Aura Qilaf Balgis, Muhammad Adymas
Hikal Fikri
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 1, No. 3, 2025, Hal 2603-2617

PAMSIMAS Lerep. (2024). Laporan Program Penyediaan Air Minum dan Sanitasi Berbasis
Masyarakat (PAMSIMAS) Desa Lerep Tahun 2024. Ungaran Barat: Pemerintah Desa
Lerep.

Pemerintah Kabupaten Semarang. (2011). Peraturan Daerah Kabupaten Semarang
Nomor 6 Tahun 2011 tentang Perlindungan dan Pengelolaan Lingkungan Hidup.
Kabupaten Semarang: Pemerintah Kabupaten Semarang.

Pemerintah Kabupaten Semarang. (2018). Peraturan Bupati Semarang Nomor 27 Tahun
2018 tentang Pengelolaan Sampah Rumah Tangga dan Sampah Sejenis Rumah
Tangga. Kabupaten Semarang: Pemerintah Kabupaten Semarang.

Pemerintah Kabupaten Semarang. (2024). Profil Desa Lerep, Kecamatan Ungaran Barat,
Kabupaten Semarang. Semarang: Dinas Komunikasi dan Informatika Kabupaten
Semarang.

Pemerintah Provinsi Jawa Tengah. (2012). Peraturan Daerah Provinsi Jawa Tengah
Nomor 5 Tahun 2012 tentang Rencana Perlindungan dan Pengelolaan Lingkungan
Hidup (RPPLH). Semarang: Pemerintah Provinsi Jawa Tengah.

Putri, U. R, Roekhan, & Maryaeni. (2024). Memayu Hayuning Bawana: Falsafah Ekoteologi
Jawa Mengenai Keselarasan Manusia Dengan Alam Dalam Cerita Pendek. Jurnal
Onoma: Pendidikan, Bahasa dan Sastra, 10(4), 4109-4115.

Republik Indonesia. (2009). Undang-Undang Nomor 32 Tahun 2009 tentang
Perlindungan dan Pengelolaan Lingkungan Hidup. Lembaran Negara Republik
Indonesia Tahun 2009 Nomor 140.

Rappaport, R. A. (1999). Ritual and Religion in the Making of Humanity. Cambridge
University Press.

Ribot, J. C. (2002). Democratic Decentralization of Natural Resources: Institutionalizing
Popular Participation. World Resources Institute.

Rogers, A. (2004). Non-Formal Education: Flexible Schooling or Participatory Education?
Kluwer Academic Publishers.

Russell, S., & Norvig, P. (2016). Artificial Intelligence: A Modern Approach. Pearson.

Scott, J. C. (1998). Seeing Like a State. Yale University Press.

Shirky, C. (2008). Here Comes Everybody: The Power of Organizing Without
Organizations. Penguin Press.

Siahaan, N. H. T. (2004). Hukum Lingkungan dan Ekologi Pembangunan. Erlangga.

Sillitoe, P. (2007). Local Science vs Global Science. Studies in Environmental
Anthropology, 12, 89-112.

Sartini. (2004). “Menggali Kearifan Lokal Nusantara.” Jurnal Filsafat, 37(2), 111-120

Serat.id. (2024, Mei 5). Desa Lerep kembangkan pengolahan limbah menjadi biogas dan
pupuk organik. Serat.id. https://www.serat.id/

Soemardjan, S. (2005). Nilai-Nilai Budaya Jawa. Yogyakarta: UGM Press.

Soraya, S. S., & Harahap, R. (2024). Mengangkat Budaya Dan Kearifan Lokal Dalam Sistem
Konservasi Tanah Dan Air. International Journal of Curriculum Development
Teaching and Learning Innovation, 3(1), 24-28.

Sobel, D. (2004). Place-based Education. The Orion Society, 34-56.

Sumardjono, M. S. W. (2008). Tanah dalam Perspektif Hak Ekonomi, Sosial dan Budaya.
Kompas Media Nusantara.

Sutawan, N. (2008). Organisasi dan Manajemen Subak di Bali. Jurnal Manajemen
Agribisnis, 5(2), 45-62.

Thorburn, C. C. (2000). Changing Customary Marine Resource Management Practice.
World Development, 28(8), 1461-1479.

2616



Nabilla Desy Adityai, Herlina Puspa Dewi, Naurah Nazhifah, Dekha Aura Qilaf Balgis, Muhammad Adymas
Hikal Fikri

Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 1, No. 3, 2025, Hal 2603-2617

Thomashow, M. (1995). Ecological Identity: Becoming a Reflective Environmentalist. MIT
Press.

UNESCO. (2012). Cultural Landscape of Bali Province: the Subak System. World Heritage
List, WHC-12/36.COM/8B.

Umam, K. (2023). Memayu Hayuning Bawana: Falsafah Hidup Jawa dalam Perspektif Etika
Lingkungan. Jurnal Filsafat Indonesia, 6(2), 145-159.

Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945, Pasal 18B ayat (2).

Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945, Pasal 28H ayat (1).

Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945, Pasal 32 ayat (1).

Undang-Undang Nomor 5 Tahun 2017 tentang Pemajuan Kebudayaan, Pasal 5.

Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2014 tentang Pemerintahan Daerah.

Undang-Undang Nomor 32 Tahun 2009 tentang Perlindungan dan Pengelolaan
Lingkungan Hidup, Pasal 1 angka 30.

Undang-Undang Nomor 32 Tahun 2009 tentang Perlindungan dan Pengelolaan
Lingkungan Hidup, Pasal 63 ayat (2) huruf't.

Undang-Undang Nomor 32 Tahun 2009 tentang Perlindungan dan Pengelolaan
Lingkungan Hidup.

Undang-Undang Nomor 32 Tahun 2009 tentang Perlindungan dan Pengelolaan
Lingkungan Hidup, Pasal 70 ayat (2).

United Nations. (2015). Transforming Our World: The 2030 Agenda for Sustainable
Development. UN General Assembly Resolution A/RES/70/1.

Universitas Diponegoro. (2024). Laporan Penelitian Lapangan: Pengelolaan Sumber Air
Domestik dan Non-Domestik di Desa Lerep. Semarang: Fakultas Teknik, Universitas
Diponegoro.

Vygotsky, L. S. (1978). Mind in Society: The Development of Higher Psychological
Processes. Harvard University Press.

Wahyuni, S., & Sari, D. K. (2019). Implementation of Local Wisdom in Environmental
Management. Journal of Environmental Management and Tourism, 10(3), 567-578.

Wagiran. (2012). “Pengembangan Karakter Berbasis Kearifan Lokal.” Jurnal Pendidikan
Karakter, 2(3), 329-343.

Wahana Lingkungan Hidup Indonesia (WALHI). (2025). Laporan Keadaan Lingkungan
Hidup Indonesia Tahun 2025. Jakarta: WALHI.

Wahana Lingkungan Hidup Indonesia (WALHI) Jawa Tengah. (2024). Laporan Tahunan
WALHI Jawa Tengah 2024. Semarang: WALHI Jawa Tengah.

Wilkinson, C. (2020). Environmental Ethics and Indigenous Knowledge Systems.
Routledge.

Yardan, M. A,, Buana, N. A. S., Meivan, W. R,, & Hidayatullah, A. F. (2024). The Concept Of
Memayu Hayuning Bawana As A Javanese Spiritual Lifestyle In Protecting The
Environment. Falasifa: Jurnal Studi Keislaman, 15(2).

Yardan, M. A,, Buana, N. A. S., Meivan, W. R, & Hidayatullah, A. F. (2024). "Dari Regulasi ke
Implementasi: Problematika Pengawasan dalam Menghadapi Ancaman Lingkungan
Hidup di Indonesia", Falasifa: Jurnal Studi Keislaman, Vol. 15, No. 2.

2617



