
1290 

 

 
 

SEJARAH PERKEMBANGAN MAQĀṢID AL-SYARĪ‘AH DARI FASE KELAHIRAN HINGGA 
ERA MODERN 

 
Leny Puspaningrum1, Restu Wahyuning2 

Pendidikan Bahasa Arab, Institut Agama Islam Bani Fattah, Tambakberas Jombang 
Email : *lenypuspaningrum@gmail.com1, restuw130@gmail.com2 

 
ABSTRAK  Maqāṣid al-syarī‘ah (tujuan-tujuan syariat) merupakan konsep kunci dalam hukum 

Islam yang menekankan bahwa setiap ketentuan hukum memiliki maksud untuk 
menjaga kemaslahatan manusia. Artikel ini membahas perkembangan historis 
maqāṣid melalui lima fase utama: (1) fase kelahiran pada masa sahabat dan tabiin, 
ketika gagasan kemaslahatan dipraktikkan meski belum diformalkan; (2) fase 
perkembangan, ketika ulama ushul fiqh seperti al-Juwaynī dan al-Ghazzālī mulai 
mengklasifikasi tujuan syariat dan mengemukakan lima kepentingan pokok (al-
darūrīyāt al-khams); (3) fase kesempurnaan, ditandai sistematisasi al-Shāṭibī dalam 
al-Muwāfaqāt; (4) fase kefaakuman, ketika diskursus maqāṣid mengalami stagnasi 
karena dominasi taqlid dan faktor sosial-politik; dan (5) fase kelahiran kembali di 
era modern, ditandai reinterpretasi Ibn ʿĀshūr, Jasser Auda, Mohammad Hashim 
Kamali, dan Yusuf al-Qaradawi yang menyesuaikan maqāṣid dengan isu-isu 
kontemporer seperti hak asasi manusia, keadilan sosial, dan ekonomi Islam. Kajian 
pustaka menunjukkan bahwa maqāṣid al-syarī‘ah telah mengalami evolusi 
pemikiran yang dinamis, dari konsep sederhana pada masa awal hingga menjadi 
disiplin ilmu yang sistematis dan aplikatif di era kontemporer. 

Kata kunci Sejarah, Maqāṣid Al-Syarī‘ah. 
  
ABSTRACT Maqāṣid al-sharīʿah (the objectives of Islamic law) is a key concept in Islamic 

jurisprudence that emphasizes that every legal ruling is intended to promote human 
welfare. This article examines the historical development of maqāṣid through five 
major phases: (1) the formative phase during the era of the Companions and the 
Tābiʿūn, when the idea of public interest (maṣlaḥah) was practiced though not yet 
formally articulated; (2) the developmental phase, when scholars of uṣūl al-fiqh such as 
al-Juwaynī and al-Ghazzālī began to classify the objectives of the Sharīʿah and 
introduced the five essential protections (al-ḍarūriyyāt al-khams); (3) the phase of 
consolidation, marked by al-Shāṭibī’s systematic elaboration in al-Muwāfaqāt; (4) the 
period of stagnation, when maqāṣid discourse declined due to the dominance of taqlīd 
and socio-political factors; and (5) the modern revival, characterized by the 
reinterpretations of Ibn ʿĀshūr, Jasser Auda, Mohammad Hashim Kamali, and Yusuf al-
Qaradawi, who contextualized maqāṣid in relation to contemporary issues such as 
human rights, social justice, and Islamic economics. The literature review indicates that 
maqāṣid al-sharīʿah has undergone a dynamic intellectual evolution, from a relatively 
simple concept in the early period to a systematic and applicable discipline in the 
contemporary era. 

Keywords History, Maqāṣid al-Sharīʿah. 

 
 

 

 

 

 

  

 

https://journaledutech.com/index.php/great 

Global Research and Innovation Journal (GREAT) 

Volume 2, Nomor 1, 2026, Hal. 1290-1297 

ISSN : 3090-3289 
  

mailto:lenypuspaningrum@gmail.com
mailto:restuw130@gmail.com


Leny Puspaningrum, Restu Wahyuning 

Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1290-1297 
 

1291 

 

1. PENDAHULUAN 
 
 Maqāṣid al-syarī‘ah secara etimologis berasal dari kata maqāṣid (tujuan-tujuan) 

dan al-syarī‘ah (hukum atau jalan Allah) merupakan konsep sentral dalam kajian 
hukum Islam (uṣūl al-fiqh). Konsep ini menegaskan bahwa setiap ketentuan hukum 
Islam tidak lahir secara acak, melainkan dirancang untuk mencapai tujuan tertentu 
yang bersifat maslahat (kemaslahatan) bagi umat manusia (Amin, 2019). Gagasan ini 
memiliki dimensi filosofis yang mendalam, mencakup aspek teologis, etis, dan sosial. 
Sejarah perkembangan maqāṣid memperlihatkan dinamika panjang: dari praktik 
sederhana pada masa sahabat, pengembangan konseptual pada periode klasik, hingga 
revitalisasi modern yang mengaitkannya dengan isu-isu kontemporer seperti hak 
asasi manusia, demokrasi, keadilan gender, dan pembangunan berkelanjutan (Shabir, 
2020). 

 Pada fase awal kelahirannya, para sahabat Nabi Muhammad SAW dan generasi 
tabi’in telah menerapkan prinsip kemaslahatan tanpa menyebut istilah maqāṣid 
secara formal. Misalnya, keputusan Umar bin Khattab untuk menunda hukuman 
potong tangan pada masa paceklikmenunjukkan penerapan tujuan syariat yang 
mendahulukan kemaslahatan umum (Al-Ṭabarī, 2007).  Langkah ini menjadi inspirasi 
bagi generasi berikutnya untuk menimbang tidak hanya teks hukum, tetapi juga 
konteks sosial. 
Fase perkembangan dimulai ketika ulama ushul fiqh seperti al-Juwaynī (w. 478 H) dan 
al-Ghazālī (w. 505 H) merumuskan teori al-maṣlaḥah al-mursalah dan 
memperkenalkan lima kepentingan pokok (al-darūriyyāt al-khams): menjaga agama, 
jiwa, akal, keturunan, dan harta. Formulasi ini menandai transformasi maqāṣid dari 
intuisi moral menjadi teori hukum yang lebih sistematis (Miswari, 2018). 
 Kesempurnaan konsep maqāṣid tercapai pada abad ke-8 H melalui karya 
monumental al-Shāṭibī dalam al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Syarī‘ah, yang menegaskan 
bahwa seluruh syariat bertujuan membawa manusia kepada kemaslahatan dan 
mencegah kerusakan (Al-Shāṭibī, 2005). Namun, setelah periode ini, maqāṣid 
memasuki fase kefaakuman akibat dominasi taqlid dan melemahnya dinamika 
intelektual di dunia Islam (Miswari, 2018). 
 Kebangkitan kembali maqāṣid di era modern dipelopori oleh Ibn ‘Āshūr (1879–
1973) melalui karyanya Maqāṣid al-Syarī‘ah al-Islāmiyyah, yang menegaskan perlunya 
pendekatan baru agar maqāṣid relevan dengan kondisi masyarakat modern. Pemikir 
kontemporer seperti Jasser Auda bahkan menawarkan kerangka teori sistem (systems 
approach) untuk menjadikan maqāṣid sebagai paradigma pembaruan hukum Islam. 
Yusuf al-Qaradawi dan Mohammad Hashim Kamali juga menegaskan bahwa maqāṣid 
adalah kunci untuk merespons tantangan-tantangan global seperti keadilan sosial, 
pluralisme, dan lingkungan hidup (Shabir, 2020). 
 Kajian pustaka memperlihatkan bahwa pembahasan maqāṣid telah berkembang 
dari pendekatan normatif-teologis menuju pendekatan aplikatif. Namun, penelusuran 
historis melalui lima fase utama masih diperlukan agar pemahaman maqāṣid tidak 
berhenti pada teks klasik, tetapi terus bertransformasi sesuai konteks zaman. 
Pemahaman sejarah maqāṣid membantu menghindarkan Muslim modern dari dua 
ekstrem: tekstualisme kaku dan relativisme hukum yang berlebihan. Artikel ini 
bertujuan menguraikan perjalanan maqāṣid secara menyeluruh mulai fase kelahiran, 
perkembangan, kesempurnaan, kefaakuman, hingga kelahiran kembali di era modern 
untuk memperkaya wacana hukum Islam kontemporer. 

 



Leny Puspaningrum, Restu Wahyuning 

Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1290-1297 
 

1292 

 

2. Metode Penelitian 
 Penelitian ini menggunakan pendekatan library research atau penelitian 
kepustakaan yang bertujuan untuk mengkaji sejarah perkembangan maqāṣid al-syarī‘ah 
yang terbagi dalam beberapa fase. Library research merupakan metode penelitian yang 
berfokus pada pengumpulan, analisis, dan interpretasi data dari sumber-sumber yang 
relevan.  

Dalam prosesnya, peneliti melakukan telaah sistematis terhadap buku ilmiah dan 
artikel jurnal yang sudah ditulis oleh peneliti terdahulu dengan tema yang sama tentang 
sejarah perkembangan maqāṣid al-syarī‘ah. 

Hasil analisis kemudian dirumuskan dalam bentuk narasi yang bersifat deskriptif-
analitis, bertujuan untuk memberikan penjelasan komprehensif tentang sejarah 
perkembangan maqāṣid al-syarī‘ah dari fase kelahiran hingga era modern. 

a. Jenis dan Sifat Penelitian 
Jenis penelitian yang digunakan adalah kajian pustaka murni (pure library 

research). Sedangkan sifat penelitian ini adalah deskriptif-analitis 
1) Deskriptif-analitis 

Penelitian berupaya menggambarkan secara sistematis perkembangan maqāṣid 
al-syarī‘ah sejak fase awal kemunculannya hingga era modern, kemudian dianalisis untuk 
menemukan pola perubahan, kesinambungan, serta karakteristik pemikiran pada tiap 
periode. 

2) Historis-filosofis 
Kajian tidak hanya menelusuri kronologi sejarah, tetapi juga mengkaji landasan 

filosofis, metodologis, dan epistemologis yang melatarbelakangi perkembangan teori 
maqāṣid al-syarī‘ah. 

3) Normatif-kualitatif 
Analisis dilakukan terhadap teks-teks keilmuan ushul fikih secara kualitatif untuk 

memahami tujuan syariat, struktur argumentasi ulama, serta relevansinya dengan 
konteks kontemporer. 

b. Sumber Data 
Pengumpulan data dalam penelitian ini sepenuhnya bersumber dari bahan 

pustaka dan dokumen. 
1) Data Primer: Sumber data utama adalah Kitab –kitab seperti Maqāṣid al-Syarī‘ah 

al-Islāmiyyah karya Ibn. ‘Āshūr, kitab Al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Syarī‘ah  karya Al- 
Abū Ishāq Ibrāhīm Shāṭibī dan lain-lain. Karya-karya tersebut digunakan untuk 
menelusuri perkembangan konseptual dan metodologis maqāṣid al-syarī‘ah pada 
setiap periode sejarah. 

2) Data Sekunder: Data penunjang diperoleh dari literatur yang relevan, meliputi: 
a) Karya ilmiah (jurnal, tesis, disertasi) yang membahas membahas teori maqāṣid al-

syarī‘ah. 
b) Buku-buku tentang Literatur ushul fikih klasik dan kontemporer. 
c. Teknik Pengumpulan dan Analisis Data 

Teknik pengumpulan data yang digunakan adalah dokumentasi dan catatan 
pustaka. Peneliti melakukan pembacaan intensif (close reading) terhadap sumber primer 
dan sekunder, melakukan inventarisasi, pengutipan, dan pencatatan data yang relevan 
dengan pertanyaan penelitian. 

Adapun teknik analisis data yang diterapkan adalah analisis isi (content analysis) 
kualitatif. Analisis dilakukan dengan metode: 

a. Analisis historis, untuk memetakan perkembangan pemikiran maqāṣid al-syarī‘ah 
secara kronologis. 



Leny Puspaningrum, Restu Wahyuning 

Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1290-1297 
 

1293 

 

b. Analisis isi (content analysis), untuk mengkaji konsep, istilah, serta argumentasi 
dalam teks. 

c. Analisis komparatif, guna membandingkan pemikiran antar tokoh dan periode. 
Hasil analisis kemudian disusun secara sistematis untuk memperoleh 

pemahaman utuh mengenai evolusi teori maqāṣid al-syarī‘ah serta relevansinya di era 
modern. 

 
3.      HASIL DAN PEMBAHASAN 

 
3. 1 Fase Kelahiran (Periode Sahabat dan Tabi‘in) 

Fase kelahiran maqāṣid al-syarī‘ah dapat ditelusuri pada masa Nabi Muhammad 
SAW, para sahabat dan generasi tabi‘in. Pada periode ini, istilah maqāṣid belum 
digunakan secara formal, tetapi nilai dan prinsip maqāṣid telah diterapkan dalam 
berbagai ijtihad. Para sahabat memahami bahwa syariat diturunkan untuk menjaga 
kemaslahatan manusia dan menghindari kerusakan. Hal ini terlihat dalam berbagai 
keputusan mereka yang tidak hanya berpegang pada literalitas teks, tetapi juga 
memperhatikan kondisi sosial (Muzammil, 2023). 

Salah satu contoh yang terkenal adalah keputusan Umar bin Khattab untuk 
menunda penerapan hudud potong tangan terhadap pencuri pada masa paceklik (Al-
Ṭabarī, 2007). Umar berpendapat bahwa menerapkan hukuman tersebut di tengah 
kelaparan akan bertentangan dengan tujuan syariat untuk menjaga jiwa dan keadilan. 
Keputusan serupa terlihat dalam kebijakan Abu Bakar dan Umar dalam pengumpulan 
mushaf Al-Qur’an setelah wafatnya banyak penghafal Qur’an dalam Perang Yamamah. 
Kebijakan ini bukan perintah eksplisit Nabi, tetapi didasari pertimbangan menjaga agama 
(ḥifẓ al-dīn), salah satu kepentingan pokok syariat (Farikhin, 2023). 

Praktik-praktik seperti ini menunjukkan bahwa para sahabat memahami hukum 
Islam secara dinamis. Mereka menempatkan maslahat umum di atas penerapan kaku 
teks, selama tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar syariat. Generasi tabi‘in 
yaitu para murid-murid sahabat meneruskan tradisi ini. Mereka hidup dalam situasi 
sosial-politik yang lebih kompleks: ekspansi wilayah Islam yang pesat, beragam budaya 
baru, dan kebutuhan untuk merespons masalah-masalah hukum yang belum pernah 
dihadapi pada masa Nabi (Al-Shāṭibī, 2005). 

Di Kufah, Abdullah bin Mas‘ud dan murid-muridnya mengembangkan metode 
istihsan, yaitu memilih pendapat yang lebih membawa kemaslahatan ketika terdapat dua 
dalil yang sama kuat. Sementara itu, di Madinah, Said bin al-Musayyab menggunakan 
praktik penduduk Madinah (‘amal ahl al-Madīnah) sebagai dasar istinbat hukum karena 
dianggap merepresentasikan maqāṣid ajaran Nabi. 

Periode ini menyiapkan fondasi bagi generasi ulama ushul fiqh selanjutnya. 
Meskipun para sahabat dan tabi‘in tidak menulis teori maqāṣid secara sistematis, 
tindakan dan ijtihad mereka menjadi bukti bahwa tujuan syariat telah menjadi 
pertimbangan praktis dalam pengambilan keputusan hukum sejak awal sejarah Islam. 
Tradisi inilah yang kelak diadopsi, dirumuskan, dan disistematisasi oleh ulama-ulama 
besar seperti al-Juwaynī, al-Ghazālī, dan al-Shāṭibī. 

3. 2 Fase Perkembangan (Periode Klasik Awal) 
Pada abad ke-5 H, Abū al-Ma‘ālī al-Juwaynī (w. 478 H) seorang ulama besar dari 

madzhab Syafi‘i menjadi salah satu pionir dalam memperkenalkan konsep maqāṣid 
secara lebih sistematis. Dalam karyanya al-Burhān fī Uṣūl al-Fiqh, ia menekankan 
pentingnya memperhatikan kemaslahatan umum dalam penetapan hukum, terutama 
ketika tidak ditemukan dalil tekstual yang jelas. Al-Juwaynī menganggap bahwa syariat 



Leny Puspaningrum, Restu Wahyuning 

Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1290-1297 
 

1294 

 

Islam bersifat rasional dan memiliki tujuan untuk mencapai kemaslahatan, bukan 
sekadar kumpulan perintah dan larangan (Miswari, 2018). 

Selain itu, al-Juwaynī memperkenalkan gagasan tentang al-maṣāliḥ al-mursalah 
(kemaslahatan yang tidak didukung atau ditolak secara eksplisit oleh dalil), yang 
kemudian dikembangkan lebih lanjut oleh para ulama setelahnya (Huda, 2017). 
Pendekatan ini membuka ruang ijtihad yang lebih luas dan menjadi jembatan penting 
menuju perumusan teori maqāṣid yang lebih matang. 

Imam al-Ghazālī (w. 505 H), murid al-Juwaynī, melanjutkan dan 
menyempurnakan gagasan gurunya. Dalam karyanya al-Mustaṣfā min ‘Ilm al-Uṣūl, ia 
menegaskan bahwa seluruh hukum syariat bertujuan untuk menjaga lima kepentingan 
pokok (al-darūriyyāt al-khams): agama (ḥifẓ al-dīn), jiwa (ḥifẓ al-nafs), akal (ḥifẓ al-‘aql), 
keturunan (ḥifẓ al-nasl), dan harta (ḥifẓ al-māl). Formulasi ini menjadi tonggak penting 
dalam perkembangan maqāṣid karena memberikan kerangka kategorisasi yang jelas bagi 
tujuan-tujuan syariat. 

Al-Ghazālī juga menekankan bahwa kemaslahatan tidak dapat dipertimbangkan 
jika bertentangan dengan teks Al-Qur’an dan Sunnah (Shabir, 2020). Pandangan ini 
menunjukkan keseimbangan antara fleksibilitas ijtihad dan ketaatan terhadap sumber 
primer Islam. 

Gagasan al-Juwaynī dan al-Ghazālī memicu perdebatan metodologis di kalangan 
fuqahā’. Sebagian ulama menerima konsep kemaslahatan sebagai sumber hukum 
tambahan, sementara yang lain menolak atau membatasinya karena khawatir membuka 
peluang subjektivitas berlebihan (Huda, 2017). 

Madzhab Mālikī dikenal sebagai yang paling menerima penggunaan maṣlaḥah 
mursalah, seperti terlihat dalam karya al-Qarāfī (w. 684 H). Sementara itu, sebagian 
ulama Syafi‘iyyah dan Hanabilah lebih berhati-hati, tetapi tetap menggunakan 
kemaslahatan dalam keadaan darurat. Perdebatan ini justru memperkaya khazanah 
ushul fiqh dan memperjelas posisi maqāṣid dalam hierarki penetapan hukum (Azhari, 
2021). 

Fase perkembangan ini menandai pergeseran penting: maqāṣid mulai dipahami 
bukan hanya sebagai praktik ijtihad para sahabat dan tabi‘in, tetapi sebagai teori hukum 
yang berdiri sendiri dan dapat diuji secara akademis. 

3. 3 Fase Kesempurnaan (Periode Al-Shāṭibī dan Pasca Klasik) 
Abū Isḥāq Ibrāhīm al-Shāṭibī (w. 790 H) dianggap sebagai tokoh sentral yang 

menyempurnakan teori maqāṣid. Dalam karyanya Al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Syarī‘ah, ia 
menyusun teori maqāṣid secara sistematis dan komprehensif. Al-Shāṭibī menegaskan 
bahwa semua ketentuan syariat, baik yang bersifat ibadah maupun muamalah, bermuara 
pada satu tujuan utama: mewujudkan kemaslahatan bagi manusia (Al-Shāṭibī, 2005). 

Salah satu kontribusinya adalah klasifikasi tiga tingkatan kebutuhan: al-
ḍarūriyyāt (primer), al-ḥājiyyāt (sekunder), dan al-taḥsīniyyāt (tersier). Kategori ini 
membantu ulama memahami prioritas hukum dan memberikan fleksibilitas dalam 
penetapan fatwa. Selain itu, al-Shāṭibī menegaskan prinsip istiqrā’ (penelitian induktif 
terhadap teks syariat) sebagai metode untuk menemukan maqāṣid (Nazruddin, 2024). 

Al-Shāṭibī hidup di Andalusia pada masa krisis politik dan sosial. Kekhalifahan 
Islam di Spanyol menghadapi perpecahan internal, kemunduran kekuasaan, dan tekanan 
dari kerajaan Kristen. Dalam konteks ini, ia melihat pentingnya penafsiran hukum yang 
adaptif dan tidak kaku terhadap teks. Bagi al-Shāṭibī, syariat bukan sekadar aturan legal 
formal, tetapi juga panduan etis untuk membangun masyarakat yang adil dan sejahtera 
(Azhari, 2021). 



Leny Puspaningrum, Restu Wahyuning 

Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1290-1297 
 

1295 

 

Gagasannya kemudian mempengaruhi banyak ulama setelahnya, termasuk Ibn 
Khaldūn dan para pembaru di era modern. Pandangan al-Shāṭibī bahwa maqāṣid dapat 
ditemukan melalui pendekatan induktif membuka jalan bagi metodologi ushul fiqh yang 
lebih empiris dan kontekstual. 

Setelah al-Shāṭibī, beberapa ulama seperti al-Qarāfī, Ibn ‘Āshūr, dan ulama 
Madzhab Mālikī lainnya memperluas penerapan maqāṣid dalam berbagai bidang, 
termasuk hukum keluarga, ekonomi, dan politik Ibn ‘Āshūr (w. 1393 H) bahkan 
mengusulkan agar maqāṣid dijadikan kerangka dasar pembaruan hukum Islam agar 
tetap relevan dengan tantangan zaman. Fase kesempurnaan ini menandai maqāṣid 
sebagai disiplin ilmu yang mapan. Ia bukan lagi sekadar metode ijtihad tambahan, tetapi 
telah menjadi landasan teoretis utama dalam memahami tujuan-tujuan syariat. 

3. 4 Fase Kefaakuman (Periode Stagnasi) 
Fase kefaakuman maqāṣid al-syarī‘ah dimulai sekitar abad ke-9 H hingga awal 

abad ke-14 H. Pada periode ini, dunia Islam mengalami kemunduran politik dan 
intelektual. Keruntuhan Baghdad akibat serangan Mongol (1258 M) serta melemahnya 
kekhalifahan Abbasiyah berdampak pada penurunan aktivitas ilmiah. Kondisi sosial-
politik yang tidak stabil membuat ulama lebih berhati-hati dalam berijtihad dan 
cenderung mengutamakan taqlid terhadap mazhab masing-masing (Azhari, 2021). 

Penutupan pintu ijtihad (sadd bāb al-ijtihād) menjadi jargon yang banyak disebut 
pada periode ini, meskipun sebagian sejarawan hukum menilai bahwa penutupan 
tersebut lebih bersifat kultural daripada formal. Namun, persepsi ini berdampak pada 
melemahnya eksplorasi teori maqāṣid (Miswari, 2018). 

Dalam periode ini, madzhab-madzhab fikih memperkuat batas-batas internal 
mereka. Para fuqahā’ lebih fokus pada pengajaran dan pengulangan pendapat-pendapat 
lama dibandingkan pengembangan teori baru. Akibatnya, maqāṣid al-syarī‘ah jarang 
dijadikan bahan kajian mendalam. Ulama lebih menaruh perhatian pada masalah cabang 
(furū‘ fiqhiyyah) ketimbang tujuan-tujuan besar syariat. 

Beberapa penulis seperti al-Suyūṭī (w. 911 H) dan Ibnu Nujaym (w. 970 H) masih 
menyinggung pentingnya kemaslahatan, tetapi pembahasannya tidak berkembang 
menjadi teori komprehensif. Penekanan pada literalitas hukum ini membuat hukum 
Islam terlihat kaku dan kurang responsif terhadap tantangan baru (Amin, 2019). 

Kefaakuman ini berdampak besar terhadap dinamika sosial dan politik dunia 
Islam. Banyak kerajaan Islam menghadapi kolonialisme Eropa tanpa memiliki perangkat 
hukum dan pemikiran keislaman yang adaptif. Akibatnya, sebagian besar pemikir Islam 
pada abad ke-18 dan 19 M menyadari perlunya kebangkitan kembali maqāṣid agar 
hukum Islam dapat menjawab problematika modern (Huda, 2017). Fase ini juga 
mendorong lahirnya gerakan tajdīd (pembaruan) di era berikutnya, yang memandang 
maqāṣid sebagai jalan keluar dari stagnasi hukum. 
3. 5 Fase Kelahiran Kembali di Era Modern 

Kelahiran kembali maqāṣid al-syarī‘ah pada abad ke-19 dan 20 M tidak dapat 
dipisahkan dari dinamika kolonialisme Barat, modernisasi, dan tantangan globalisasi. 
Dunia Islam menghadapi penetrasi budaya dan hukum Barat yang mereduksi peran 
hukum Islam dalam ruang publik. Para intelektual Muslim menyadari bahwa hukum 
Islam harus kembali dilihat dari tujuannya agar dapat berfungsi sebagai sumber etika 
sosial yang relevan. 

Beberapa tokoh kunci muncul sebagai penggerak kebangkitan maqāṣid. 
Muhammad Abduh (w. 1905 M) menekankan perlunya menafsirkan ulang teks-teks 
syariat agar sejalan dengan tujuan moral Islam dan tuntutan zaman. Rasyid Ridha (w. 



Leny Puspaningrum, Restu Wahyuning 

Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1290-1297 
 

1296 

 

1935 M) melanjutkan gagasan ini dalam al-Manār, menyoroti bahwa maqāṣid dapat 
menjadi jembatan antara teks klasik dan problem kontemporer (Farikhin, 2023). 

Pada abad ke-20, Thahir ibn ‘Āshūr (w. 1973 M) melalui karyanya Maqāṣid al-
Syarī‘ah al-Islāmiyyah merekonstruksi maqāṣid dengan menekankan nilai-nilai universal 
seperti keadilan, kebebasan, dan kesetaraan. Pemikir kontemporer lain, seperti Yusuf al-
Qaradawi, Wahbah al-Zuhaili, dan Jasser Auda, mengembangkan maqāṣid menjadi 
metodologi multidisipliner, memadukan filsafat hukum Islam dengan ilmu sosial modern 
(Pratiwi, 2024). 

Di era modern, maqāṣid tidak hanya dibahas dalam ranah hukum, tetapi juga 
diaplikasikan pada isu-isu global seperti hak asasi manusia, lingkungan hidup, ekonomi 
Islam, dan tata kelola pemerintahan. Misalnya, ekonomi syariah menggunakan maqāṣid 
untuk menilai apakah instrumen keuangan benar-benar membawa kemaslahatan dan 
keadilan sosial. Dalam bidang hukum keluarga, maqāṣid digunakan untuk mereformasi 
aturan agar sesuai dengan prinsip keadilan gender dan perlindungan anak (Shabir, 
2020). Pendekatan ini memperkuat posisi maqāṣid sebagai kerangka kerja dinamis yang 
menghubungkan tradisi dengan kebutuhan modernitas. 

Meskipun maqāṣid telah dihidupkan kembali, tantangan tetap ada. Pertama, 
diperlukan metodologi yang lebih rinci agar penerapan maqāṣid tidak bersifat subjektif. 
Kedua, perlu ada keseimbangan antara fidelitas pada teks dan adaptasi terhadap konteks. 
Namun, prospek ke depan sangat cerah: maqāṣid kini menjadi jembatan antara hukum 
Islam dan wacana global tentang keadilan sosial, keberlanjutan, dan hak asasi manusia 
(Shabir, 2020).  
 

4. KESIMPULAN  
Sejarah maqāṣid al-syarī‘ah memperlihatkan perjalanan panjang yang dinamis 

dan adaptif. Fase kelahiran pada masa sahabat dan tabi‘in menunjukkan bahwa prinsip 
kemaslahatan telah diimplementasikan secara praktis meskipun belum dibahas secara 
formal. Fase perkembangan pada periode klasik awal memperlihatkan usaha 
sistematisasi melalui kontribusi al-Juwaynī dan al-Ghazālī, yang memperkenalkan 
konsep maṣāliḥ mursalah danlima kepentingan pokok syariat. 

Fase kesempurnaan yang dipimpin oleh al-Shāṭibī mengukuhkan maqāṣid sebagai 
disiplin ilmu yang kokoh dan relevan untuk menjawab kebutuhan zaman. Namun, fase 
kefaakuman menandai periode stagnasi ketika dominasi taqlid membatasi 
pengembangan lebih lanjut. Kebangkitan kembali di era modern melalui pemikir seperti 
Muhammad Abduh, Rasyid Ridha, Ibn ‘Āshūr, dan Jasser Auda menegaskan kembali 
maqāṣid sebagai jembatan antara hukum Islam dan tuntutan kontemporer. 

Secara keseluruhan, maqāṣid al-syarī‘ah bukan hanya bagian dari sejarah 
pemikiran hukum Islam, tetapi juga fondasi etis dan metodologis untuk membangun 
masyarakat yang adil, moderat, dan relevan dengan tantangan global. Dengan memahami 
sejarahnya, umat Islam dapat memanfaatkan maqāṣid untuk menghadapi isu-isu modern 
seperti keadilan sosial, hak asasi manusia, lingkungan hidup, dan pembangunan 
berkelanjutan. 

 
5. DAFTAR PUSTAKA  

 
‘Āshūr, Ibn. 2001. Maqāṣid al-Syarī‘ah al-Islāmiyyah. Amman: Dār al-Nafā’is. 
Al-Shāṭibī, Abū Ishāq Ibrāhīm. 2005. Al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Syarī‘ah, Jilid II. Beirut: Dār 

al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 



Leny Puspaningrum, Restu Wahyuning 

Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1290-1297 
 

1297 

 

Al-Ṭabarī, M. Ibn J. 2007. Tārīkh al-Rusul wa al-Mulūk, Jilid II. Beirut: Dār al-Kutub al-
‘Ilmiyyah. 

Amin, Ma’ruf. 2019. Maqashid Syariah: Menjawab Tantangan Modernitas. Jakarta: 
Prenada Media Group. 

Azhari, Muhammad. 2021. Filsafat Hukum Islam: Maqashid Syariah sebagai Paradigma 
Bandung: Remaja Rosdakarya. 

Farikhin, A., Ridwan, A. H., & Mulyasari, H. 2023. Kajian Historis Maqashid Syariah sebagai 
Teori Hukum Islam. Asy-Syari’ah, 24(2), 193-210.  
https://doi.org/10.15575/as.v24i2.19332 

Huda, Nurul dan Ahmad Fathoni. 2017. Maqashid Syariah dalam Ekonomi Islam Jakarta: 
Kencana Prenada Media Group. 

Meleong, Lexi J. 2020. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung : Rosdakarya. 
Miswari, Ahmad. 2018. Pemikiran Maqashid Syariah dan Relevansinya dengan Hukum 

Modern. Surabaya: Airlangga University Press. 
Muzammil Alfan Nasrullah, Achmad. 2023. Maqashid Syariah (Konsep, Sejarah, dan 

Metode). Yogya: Linus. 
Nazaruddin, N., & Kamilullah, F. (n.d.). 2022. Maqashid As-Syariah terhadap Hukum Islam 

menurut Imam As-Syatibi dalam Al-Muwafaqat. Jurnal Asy-Syukriyyah, 21(1), 
https://doi.org/10.36769/asy.v21i1.101  

Pertiwi, T. D., & Herianingrum, S. 2024. Menggali Konsep Maqashid Syariah: Perspektif 
Pemikiran Tokoh Islam. Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam, 10(1). 
https://doi.org/10.29040/jiei.v10i1.12386 

Shabir. Sholeh, 2020. Fikih Maqashid Syariah: Pendekatan Moderasi Islam. Yogyakarta: 
Pustaka Pelajar. 

 
 

 

https://doi.org/10.15575/as.v24i2.19332
https://doi.org/10.36769/asy.v21i1.101
https://doi.org/10.29040/jiei.v10i1.12386

