https://journaledutech.com/index.php/great
Global Research and Innovation Journal (GREAT)

*
@REAT Volume 2, Nomor 1, 2026, Hal. 1290-1297

ISSN : 3090-3289

SEJARAH PERKEMBANGAN MAQASID AL-SYARI'AH DARI FASE KELAHIRAN HINGGA

ERA MODERN

Leny Puspaningrum?, Restu Wahyuning?

Pendidikan Bahasa Arab, Institut Agama Islam Bani Fattah, Tambakberas Jombang

Email : *lenypuspaningrum@gmail.com?, restuw130@gmail.com?

ABSTRAK Magqasid al-syari‘ah (tujuan-tujuan syariat) merupakan konsep kunci dalam hukum

disiplin ilmu yang sistematis dan aplikatif di era kontemporer.
Kata kunci Sejarah, Maqasid Al-Syari‘ah.

Islam yang menekankan bahwa setiap ketentuan hukum memiliki maksud untuk
menjaga kemaslahatan manusia. Artikel ini membahas perkembangan historis
magqasid melalui lima fase utama: (1) fase kelahiran pada masa sahabat dan tabiin,
ketika gagasan kemaslahatan dipraktikkan meski belum diformalkan; (2) fase
perkembangan, ketika ulama ushul figh seperti al-Juwayni dan al-Ghazzali mulai
mengklasifikasi tujuan syariat dan mengemukakan lima kepentingan pokok (al-
darariyat al-khams); (3) fase kesempurnaan, ditandai sistematisasi al-Shatibi dalam
al-Muwafaqat; (4) fase kefaakuman, ketika diskursus maqgasid mengalami stagnasi
karena dominasi taqglid dan faktor sosial-politik; dan (5) fase kelahiran kembali di
era modern, ditandai reinterpretasi Ibn ‘Ashiir, Jasser Auda, Mohammad Hashim
Kamali, dan Yusuf al-Qaradawi yang menyesuaikan maqasid dengan isu-isu
kontemporer seperti hak asasi manusia, keadilan sosial, dan ekonomi Islam. Kajian
pustaka menunjukkan bahwa maqasid al-syari‘ah telah mengalami evolusi
pemikiran yang dinamis, dari konsep sederhana pada masa awal hingga menjadi

ABSTRACT Magqasid al-shari‘ah (the objectives of Islamic law) is a key concept in Islamic

contemporary era.
Keywords History, Maqasid al-Shari‘ah.

1290

jurisprudence that emphasizes that every legal ruling is intended to promote human
welfare. This article examines the historical development of maqasid through five
major phases: (1) the formative phase during the era of the Companions and the
Tabi‘Gin, when the idea of public interest (maslahah) was practiced though not yet
formally articulated; (2) the developmental phase, when scholars of usiil al-figh such as
al-Juwayni and al-Ghazzali began to classify the objectives of the Shari‘ah and
introduced the five essential protections (al-dartriyyat al-khams); (3) the phase of
consolidation, marked by al-Shatibr’s systematic elaboration in al-Muwafaqat; (4) the
period of stagnation, when maqasid discourse declined due to the dominance of taqlid
and socio-political factors; and (5) the modern revival, characterized by the
reinterpretations of Ibn ‘Ashiir, Jasser Auda, Mohammad Hashim Kamali, and Yusuf al-
Qaradawi, who contextualized maqdsid in relation to contemporary issues such as
human rights, social justice, and Islamic economics. The literature review indicates that
magqasid al-shari‘ah has undergone a dynamic intellectual evolution, from a relatively
simple concept in the early period to a systematic and applicable discipline in the


mailto:lenypuspaningrum@gmail.com
mailto:restuw130@gmail.com

Leny Puspaningrum, Restu Wahyuning
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1290-1297

1. PENDAHULUAN

Magqasid al-syari‘ah secara etimologis berasal dari kata magasid (tujuan-tujuan)
dan al-syari‘ah (hukum atau jalan Allah) merupakan konsep sentral dalam Kkajian
hukum Islam (usul al-figh). Konsep ini menegaskan bahwa setiap ketentuan hukum
Islam tidak lahir secara acak, melainkan dirancang untuk mencapai tujuan tertentu
yang bersifat maslahat (kemaslahatan) bagi umat manusia (Amin, 2019). Gagasan ini
memiliki dimensi filosofis yang mendalam, mencakup aspek teologis, etis, dan sosial.
Sejarah perkembangan maqasid memperlihatkan dinamika panjang: dari praktik
sederhana pada masa sahabat, pengembangan konseptual pada periode klasik, hingga
revitalisasi modern yang mengaitkannya dengan isu-isu kontemporer seperti hak
asasi manusia, demokrasi, keadilan gender, dan pembangunan berkelanjutan (Shabir,
2020)

Pada fase awal kelahirannya, para sahabat Nabi Muhammad SAW dan generasi

tabi’in telah menerapkan prinsip kemaslahatan tanpa menyebut istilah maqasid
secara formal. Misalnya, keputusan Umar bin Khattab untuk menunda hukuman
potong tangan pada masa paceklikmenunjukkan penerapan tujuan syariat yang
mendahulukan kemaslahatan umum (Al-Tabari, 2007). Langkah ini menjadi inspirasi
bagi generasi berikutnya untuk menimbang tidak hanya teks hukum, tetapi juga
konteks sosial.
Fase perkembangan dimulai ketika ulama ushul figh seperti al-Juwayni (w. 478 H) dan
al-Ghazali (w. 505 H) merumuskan teori al-maslahah al-mursalah dan
memperkenalkan lima kepentingan pokok (al-daruriyyat al-khams): menjaga agama,
jiwa, akal, keturunan, dan harta. Formulasi ini menandai transformasi maqasid dari
intuisi moral menjadi teori hukum yang lebih sistematis (Miswari, 2018).

Kesempurnaan konsep maqasid tercapai pada abad ke-8 H melalui karya
monumental al-Shatibi dalam al-Muwafaqat fi Usul al-Syari‘ah, yang menegaskan
bahwa seluruh syariat bertujuan membawa manusia kepada kemaslahatan dan
mencegah kerusakan (Al-Shatibi, 2005). Namun, setelah periode ini, maqasid
memasuki fase kefaakuman akibat dominasi taqlid dan melemahnya dinamika
intelektual di dunia Islam (Miswari, 2018).

Kebangkitan kembali maqasid di era modern dipelopori oleh Ibn ‘Ashir (1879-
1973) melalui karyanya Maqasid al-Syari‘ah al-Islamiyyah, yang menegaskan perlunya
pendekatan baru agar maqasid relevan dengan kondisi masyarakat modern. Pemikir
kontemporer seperti Jasser Auda bahkan menawarkan kerangka teori sistem (systems
approach) untuk menjadikan maqgasid sebagai paradigma pembaruan hukum Islam.
Yusuf al-Qaradawi dan Mohammad Hashim Kamali juga menegaskan bahwa maqasid
adalah kunci untuk merespons tantangan-tantangan global seperti keadilan sosial,
pluralisme, dan lingkungan hidup (Shabir, 2020).

Kajian pustaka memperlihatkan bahwa pembahasan maqgasid telah berkembang
dari pendekatan normatif-teologis menuju pendekatan aplikatif. Namun, penelusuran
historis melalui lima fase utama masih diperlukan agar pemahaman maqasid tidak
berhenti pada teks klasik, tetapi terus bertransformasi sesuai konteks zaman.
Pemahaman sejarah maqasid membantu menghindarkan Muslim modern dari dua
ekstrem: tekstualisme kaku dan relativisme hukum yang berlebihan. Artikel ini
bertujuan menguraikan perjalanan maqasid secara menyeluruh mulai fase kelahiran,
perkembangan, kesempurnaan, kefaakuman, hingga kelahiran kembali di era modern
untuk memperkaya wacana hukum Islam kontemporer.

1291



Leny Puspaningrum, Restu Wahyuning
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1290-1297

2. Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan library research atau penelitian
kepustakaan yang bertujuan untuk mengkaji sejarah perkembangan maqasid al-syari‘ah
yang terbagi dalam beberapa fase. Library research merupakan metode penelitian yang
berfokus pada pengumpulan, analisis, dan interpretasi data dari sumber-sumber yang
relevan.

Dalam prosesnya, peneliti melakukan telaah sistematis terhadap buku ilmiah dan
artikel jurnal yang sudah ditulis oleh peneliti terdahulu dengan tema yang sama tentang
sejarah perkembangan maqasid al-syar1‘ah.

Hasil analisis kemudian dirumuskan dalam bentuk narasi yang bersifat deskriptif-
analitis, bertujuan untuk memberikan penjelasan komprehensif tentang sejarah
perkembangan maqasid al-syari‘ah dari fase kelahiran hingga era modern.

a. Jenis dan Sifat Penelitian

Jenis penelitian yang digunakan adalah kajian pustaka murni (pure library

research). Sedangkan sifat penelitian ini adalah deskriptif-analitis
1) Deskriptif-analitis

Penelitian berupaya menggambarkan secara sistematis perkembangan maqasid
al-syari‘ah sejak fase awal kemunculannya hingga era modern, kemudian dianalisis untuk
menemukan pola perubahan, kesinambungan, serta karakteristik pemikiran pada tiap
periode.

2) Historis-filosofis

Kajian tidak hanya menelusuri kronologi sejarah, tetapi juga mengkaji landasan
filosofis, metodologis, dan epistemologis yang melatarbelakangi perkembangan teori
magqasid al-syari‘ah.

3) Normatif-kualitatif

Analisis dilakukan terhadap teks-teks keilmuan ushul fikih secara kualitatif untuk
memahami tujuan syariat, struktur argumentasi ulama, serta relevansinya dengan
konteks kontemporer.

b. Sumber Data

Pengumpulan data dalam penelitian ini sepenuhnya bersumber dari bahan
pustaka dan dokumen.

1) Data Primer: Sumber data utama adalah Kitab -kitab seperti Maqasid al-Syari‘ah
al-Islamiyyah karya Ibn. ‘Ashir, kitab Al-Muwafaqat fi Usil al-Syari‘ah karya Al-

Abu Ishaq Ibrahim Shatibi dan lain-lain. Karya-karya tersebut digunakan untuk

menelusuri perkembangan konseptual dan metodologis maqasid al-syari‘ah pada

setiap periode sejarah.

2) Data Sekunder: Data penunjang diperoleh dari literatur yang relevan, meliputi:

a) Karyailmiah (jurnal, tesis, disertasi) yang membahas membahas teori maqasid al-
syari‘ah.

b) Buku-buku tentang Literatur ushul fikih klasik dan kontemporer.

c. Teknik Pengumpulan dan Analisis Data

Teknik pengumpulan data yang digunakan adalah dokumentasi dan catatan
pustaka. Peneliti melakukan pembacaan intensif (close reading) terhadap sumber primer
dan sekunder, melakukan inventarisasi, pengutipan, dan pencatatan data yang relevan
dengan pertanyaan penelitian.

Adapun teknik analisis data yang diterapkan adalah analisis isi (content analysis)
kualitatif. Analisis dilakukan dengan metode:

a. Analisis historis, untuk memetakan perkembangan pemikiran maqgasid al-syari‘ah
secara kronologis.

1292



Leny Puspaningrum, Restu Wahyuning
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1290-1297

b. Analisis isi (content analysis), untuk mengkaji konsep, istilah, serta argumentasi
dalam teks.
c. Analisis komparatif, guna membandingkan pemikiran antar tokoh dan periode.
Hasil analisis kemudian disusun secara sistematis untuk memperoleh
pemahaman utuh mengenai evolusi teori maqasid al-syari‘ah serta relevansinya di era
modern.

3. HASIL DAN PEMBAHASAN

3.1 Fase Kelahiran (Periode Sahabat dan Tabi‘in)

Fase kelahiran maqasid al-syari‘ah dapat ditelusuri pada masa Nabi Muhammad
SAW, para sahabat dan generasi tabi‘in. Pada periode ini, istilah maqgasid belum
digunakan secara formal, tetapi nilai dan prinsip maqasid telah diterapkan dalam
berbagai ijtihad. Para sahabat memahami bahwa syariat diturunkan untuk menjaga
kemaslahatan manusia dan menghindari kerusakan. Hal ini terlihat dalam berbagai
keputusan mereka yang tidak hanya berpegang pada literalitas teks, tetapi juga
memperhatikan kondisi sosial (Muzammil, 2023).

Salah satu contoh yang terkenal adalah keputusan Umar bin Khattab untuk
menunda penerapan hudud potong tangan terhadap pencuri pada masa paceklik (Al-
Tabari, 2007). Umar berpendapat bahwa menerapkan hukuman tersebut di tengah
kelaparan akan bertentangan dengan tujuan syariat untuk menjaga jiwa dan keadilan.
Keputusan serupa terlihat dalam kebijakan Abu Bakar dan Umar dalam pengumpulan
mushaf Al-Qur’an setelah wafatnya banyak penghafal Qur'an dalam Perang Yamamah.
Kebijakan ini bukan perintah eksplisit Nabi, tetapi didasari pertimbangan menjaga agama
(hifz al-din), salah satu kepentingan pokok syariat (Farikhin, 2023).

Praktik-praktik seperti ini menunjukkan bahwa para sahabat memahami hukum
Islam secara dinamis. Mereka menempatkan maslahat umum di atas penerapan kaku
teks, selama tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar syariat. Generasi tabi‘in
yaitu para murid-murid sahabat meneruskan tradisi ini. Mereka hidup dalam situasi
sosial-politik yang lebih kompleks: ekspansi wilayah Islam yang pesat, beragam budaya
baru, dan kebutuhan untuk merespons masalah-masalah hukum yang belum pernah
dihadapi pada masa Nabi (Al-Shatibi, 2005).

Di Kufah, Abdullah bin Mas‘ud dan murid-muridnya mengembangkan metode
istihsan, yaitu memilih pendapat yang lebih membawa kemaslahatan ketika terdapat dua
dalil yang sama kuat. Sementara itu, di Madinah, Said bin al-Musayyab menggunakan
praktik penduduk Madinah (‘amal ahl al-Madinah) sebagai dasar istinbat hukum karena
dianggap merepresentasikan maqasid ajaran Nabi.

Periode ini menyiapkan fondasi bagi generasi ulama ushul figh selanjutnya.
Meskipun para sahabat dan tabi‘in tidak menulis teori maqasid secara sistematis,
tindakan dan ijtihad mereka menjadi bukti bahwa tujuan syariat telah menjadi
pertimbangan praktis dalam pengambilan keputusan hukum sejak awal sejarah Islam.
Tradisi inilah yang kelak diadopsi, dirumuskan, dan disistematisasi oleh ulama-ulama
besar seperti al-Juwayni, al-Ghazali, dan al-Shatibi.

3.2 Fase Perkembangan (Periode Klasik Awal)

Pada abad ke-5 H, Abu al-Ma‘alt al-Juwayni (w. 478 H) seorang ulama besar dari
madzhab Syafi‘i menjadi salah satu pionir dalam memperkenalkan konsep maqasid
secara lebih sistematis. Dalam karyanya al-Burhan fi Usul al-Figh, ia menekankan
pentingnya memperhatikan kemaslahatan umum dalam penetapan hukum, terutama
ketika tidak ditemukan dalil tekstual yang jelas. Al-Juwayni menganggap bahwa syariat

1293



Leny Puspaningrum, Restu Wahyuning
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1290-1297

[slam bersifat rasional dan memiliki tujuan untuk mencapai kemaslahatan, bukan
sekadar kumpulan perintah dan larangan (Miswari, 2018).

Selain itu, al-Juwayni memperkenalkan gagasan tentang al-masalih al-mursalah
(kemaslahatan yang tidak didukung atau ditolak secara eksplisit oleh dalil), yang
kemudian dikembangkan lebih lanjut oleh para ulama setelahnya (Huda, 2017).
Pendekatan ini membuka ruang ijtihad yang lebih luas dan menjadi jembatan penting
menuju perumusan teori maqasid yang lebih matang.

Imam al-Ghazali (w. 505 H), murid al-Juwayni, melanjutkan dan
menyempurnakan gagasan gurunya. Dalam karyanya al-Mustasfa min ‘Ilm al-Usil, ia
menegaskan bahwa seluruh hukum syariat bertujuan untuk menjaga lima kepentingan
pokok (al-daruriyyat al-khams): agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz al-‘aql),
keturunan (hifz al-nasl), dan harta (hifz al-mal). Formulasi ini menjadi tonggak penting
dalam perkembangan maqasid karena memberikan kerangka kategorisasi yang jelas bagi
tujuan-tujuan syariat.

Al-Ghazali juga menekankan bahwa kemaslahatan tidak dapat dipertimbangkan
jika bertentangan dengan teks Al-Qur’an dan Sunnah (Shabir, 2020)- Pandangan ini
menunjukkan keseimbangan antara fleksibilitas ijtihad dan ketaatan terhadap sumber
primer [slam.

Gagasan al-Juwayni dan al-Ghazali memicu perdebatan metodologis di kalangan
fugaha’. Sebagian ulama menerima konsep kemaslahatan sebagai sumber hukum
tambahan, sementara yang lain menolak atau membatasinya karena khawatir membuka
peluang subjektivitas berlebihan (Huda, 2017).

Madzhab Maliki dikenal sebagai yang paling menerima penggunaan maslahah
mursalah, seperti terlihat dalam karya al-Qarafi (w. 684 H). Sementara itu, sebagian
ulama Syafi‘iyyah dan Hanabilah lebih berhati-hati, tetapi tetap menggunakan
kemaslahatan dalam keadaan darurat. Perdebatan ini justru memperkaya khazanah
ushul figh dan memperijelas posisi maqasid dalam hierarki penetapan hukum (Azhari,
2021).

Fase perkembangan ini menandai pergeseran penting: maqasid mulai dipahami
bukan hanya sebagai praktik ijtihad para sahabat dan tabi‘in, tetapi sebagai teori hukum
yang berdiri sendiri dan dapat diuji secara akademis.

3.3 Fase Kesempurnaan (Periode Al-Shatibi dan Pasca Klasik)

Abu Ishaq Ibrahim al-Shatibt (w. 790 H) dianggap sebagai tokoh sentral yang
menyempurnakan teori maqasid. Dalam karyanya Al-Muwafaqat f1 Usul al-Syari‘ah, ia
menyusun teori maqasid secara sistematis dan komprehensif. Al-Shatibi menegaskan
bahwa semua ketentuan syariat, baik yang bersifat ibadah maupun muamalah, bermuara
pada satu tujuan utama: mewujudkan kemaslahatan bagi manusia (Al-Shatibi, 2005).

Salah satu kontribusinya adalah klasifikasi tiga tingkatan kebutuhan: al-
daruriyyat (primer), al-hajiyyat (sekunder), dan al-tahsiniyyat (tersier). Kategori ini
membantu ulama memahami prioritas hukum dan memberikan fleksibilitas dalam
penetapan fatwa. Selain itu, al-Shatib1 menegaskan prinsip istiqra’ (penelitian induktif
terhadap teks syariat) sebagai metode untuk menemukan maqasid (Nazruddin, 2024).

Al-Shatib1 hidup di Andalusia pada masa krisis politik dan sosial. Kekhalifahan
[slam di Spanyol menghadapi perpecahan internal, kemunduran kekuasaan, dan tekanan
dari kerajaan Kristen. Dalam konteks ini, ia melihat pentingnya penafsiran hukum yang
adaptif dan tidak kaku terhadap teks. Bagi al-Shatibi, syariat bukan sekadar aturan legal
formal, tetapi juga panduan etis untuk membangun masyarakat yang adil dan sejahtera
(Azhari, 2021).

1294



Leny Puspaningrum, Restu Wahyuning
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1290-1297

Gagasannya kemudian mempengaruhi banyak ulama setelahnya, termasuk Ibn
Khaldun dan para pembaru di era modern. Pandangan al-Shatibi bahwa maqgasid dapat
ditemukan melalui pendekatan induktif membuka jalan bagi metodologi ushul figh yang
lebih empiris dan kontekstual.

Setelah al-Shatibi, beberapa ulama seperti al-Qarafi, Ibn ‘Ashir, dan ulama
Madzhab Maliki lainnya memperluas penerapan maqasid dalam berbagai bidang,
termasuk hukum Kkeluarga, ekonomi, dan politik Ibn ‘Ashir (w. 1393 H) bahkan
mengusulkan agar maqasid dijadikan kerangka dasar pembaruan hukum Islam agar
tetap relevan dengan tantangan zaman. Fase kesempurnaan ini menandai maqasid
sebagai disiplin ilmu yang mapan. Ia bukan lagi sekadar metode ijtihad tambahan, tetapi
telah menjadi landasan teoretis utama dalam memahami tujuan-tujuan syariat.

3.4 Fase Kefaakuman (Periode Stagnasi)

Fase kefaakuman magqasid al-syari‘ah dimulai sekitar abad ke-9 H hingga awal
abad ke-14 H. Pada periode ini, dunia Islam mengalami kemunduran politik dan
intelektual. Keruntuhan Baghdad akibat serangan Mongol (1258 M) serta melemahnya
kekhalifahan Abbasiyah berdampak pada penurunan aktivitas ilmiah. Kondisi sosial-
politik yang tidak stabil membuat ulama lebih berhati-hati dalam berijtihad dan
cenderung mengutamakan taqlid terhadap mazhab masing-masing (Azhari, 2021).

Penutupan pintu ijtihad (sadd bab al-ijtihad) menjadi jargon yang banyak disebut
pada periode ini, meskipun sebagian sejarawan hukum menilai bahwa penutupan
tersebut lebih bersifat kultural daripada formal. Namun, persepsi ini berdampak pada
melemahnya eksplorasi teori maqasid (Miswari, 2018).

Dalam periode ini, madzhab-madzhab fikih memperkuat batas-batas internal
mereka. Para fuqaha’ lebih fokus pada pengajaran dan pengulangan pendapat-pendapat
lama dibandingkan pengembangan teori baru. Akibatnya, maqasid al-syari‘ah jarang
dijadikan bahan kajian mendalam. Ulama lebih menaruh perhatian pada masalah cabang
(fura’ fighiyyah) ketimbang tujuan-tujuan besar syariat.

Beberapa penulis seperti al-Suyuti (w. 911 H) dan Ibnu Nujaym (w. 970 H) masih
menyinggung pentingnya kemaslahatan, tetapi pembahasannya tidak berkembang
menjadi teori komprehensif. Penekanan pada literalitas hukum ini membuat hukum
Islam terlihat kaku dan kurang responsif terhadap tantangan baru (Amin, 2019).

Kefaakuman ini berdampak besar terhadap dinamika sosial dan politik dunia
[slam. Banyak kerajaan Islam menghadapi kolonialisme Eropa tanpa memiliki perangkat
hukum dan pemikiran keislaman yang adaptif. Akibatnya, sebagian besar pemikir Islam
pada abad ke-18 dan 19 M menyadari perlunya kebangkitan kembali maqasid agar
hukum Islam dapat menjawab problematika modern (Huda, 2017). Fase ini juga
mendorong lahirnya gerakan tajdid (pembaruan) di era berikutnya, yang memandang
magqasid sebagai jalan keluar dari stagnasi hukum.

3.5 Fase Kelahiran Kembali di Era Modern

Kelahiran kembali maqgasid al-syari‘ah pada abad ke-19 dan 20 M tidak dapat
dipisahkan dari dinamika kolonialisme Barat, modernisasi, dan tantangan globalisasi.
Dunia Islam menghadapi penetrasi budaya dan hukum Barat yang mereduksi peran
hukum Islam dalam ruang publik. Para intelektual Muslim menyadari bahwa hukum
Islam harus kembali dilihat dari tujuannya agar dapat berfungsi sebagai sumber etika
sosial yang relevan.

Beberapa tokoh kunci muncul sebagai penggerak kebangkitan magqasid.
Muhammad Abduh (w. 1905 M) menekankan perlunya menafsirkan ulang teks-teks
syariat agar sejalan dengan tujuan moral Islam dan tuntutan zaman. Rasyid Ridha (w.

1295



Leny Puspaningrum, Restu Wahyuning
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1290-1297

1935 M) melanjutkan gagasan ini dalam al-Manar, menyoroti bahwa maqasid dapat
menjadi jembatan antara teks klasik dan problem kontemporer (Farikhin, 2023).

Pada abad ke-20, Thahir ibn ‘Ashir (w. 1973 M) melalui karyanya Maqasid al-
Syari‘ah al-Islamiyyah merekonstruksi maqasid dengan menekankan nilai-nilai universal
seperti keadilan, kebebasan, dan kesetaraan. Pemikir kontemporer lain, seperti Yusuf al-
Qaradawi, Wahbah al-Zuhaili, dan Jasser Auda, mengembangkan maqgasid menjadi
metodologi multidisipliner, memadukan filsafat hukum Islam dengan ilmu sosial modern
(Pratiwi, 2024).

Di era modern, maqasid tidak hanya dibahas dalam ranah hukum, tetapi juga
diaplikasikan pada isu-isu global seperti hak asasi manusia, lingkungan hidup, ekonomi
[slam, dan tata kelola pemerintahan. Misalnya, ekonomi syariah menggunakan maqasid
untuk menilai apakah instrumen keuangan benar-benar membawa kemaslahatan dan
keadilan sosial. Dalam bidang hukum keluarga, maqgasid digunakan untuk mereformasi
aturan agar sesuai dengan prinsip keadilan gender dan perlindungan anak (Shabir,
2020). Pendekatan ini memperkuat posisi magasid sebagai kerangka kerja dinamis yang
menghubungkan tradisi dengan kebutuhan modernitas.

Meskipun maqasid telah dihidupkan kembali, tantangan tetap ada. Pertama,
diperlukan metodologi yang lebih rinci agar penerapan maqasid tidak bersifat subjektif.
Kedua, perlu ada keseimbangan antara fidelitas pada teks dan adaptasi terhadap konteks.
Namun, prospek ke depan sangat cerah: maqasid kini menjadi jembatan antara hukum
Islam dan wacana global tentang keadilan sosial, keberlanjutan, dan hak asasi manusia
(Shabir, 2020).

4. KESIMPULAN

Sejarah magqasid al-syari‘ah memperlihatkan perjalanan panjang yang dinamis
dan adaptif. Fase kelahiran pada masa sahabat dan tabi‘in menunjukkan bahwa prinsip
kemaslahatan telah diimplementasikan secara praktis meskipun belum dibahas secara
formal. Fase perkembangan pada periode klasik awal memperlihatkan usaha
sistematisasi melalui kontribusi al-Juwayni dan al-Ghazali, yang memperkenalkan
konsep masalih mursalah danlima kepentingan pokok syariat.

Fase kesempurnaan yang dipimpin oleh al-Shatibi mengukuhkan maqasid sebagai
disiplin ilmu yang kokoh dan relevan untuk menjawab kebutuhan zaman. Namun, fase
kefaakuman menandai periode stagnasi ketika dominasi taqlid membatasi
pengembangan lebih lanjut. Kebangkitan kembali di era modern melalui pemikir seperti
Muhammad Abduh, Rasyid Ridha, Ibn ‘Ashiir, dan Jasser Auda menegaskan kembali
magqasid sebagai jembatan antara hukum Islam dan tuntutan kontemporer.

Secara keseluruhan, magqgasid al-syariah bukan hanya bagian dari sejarah
pemikiran hukum Islam, tetapi juga fondasi etis dan metodologis untuk membangun
masyarakat yang adil, moderat, dan relevan dengan tantangan global. Dengan memahami
sejarahnya, umat Islam dapat memanfaatkan maqasid untuk menghadapi isu-isu modern
seperti keadilan sosial, hak asasi manusia, lingkungan hidup, dan pembangunan
berkelanjutan.

5. DAFTAR PUSTAKA
‘Ashir, Ibn. 2001. Magasid al-Syari‘ah al-Islamiyyah. Amman: Dar al-Nafa'is.

Al-Shatibi, Abtl Ishaq Ibrahim. 2005. Al-Muwafaqat fi Usil al-Syari‘ah, Jilid II. Beirut: Dar
al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

1296



Leny Puspaningrum, Restu Wahyuning
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1290-1297

Al-Tabari, M. Ibn J. 2007. Tarikh al-Rusul wa al-Muluk, Jilid II. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah.

Amin, Ma'ruf. 2019. Maqashid Syariah: Menjawab Tantangan Modernitas. Jakarta:
Prenada Media Group.

Azhari, Muhammad. 2021. Filsafat Hukum Islam: Maqashid Syariah sebagai Paradigma
Bandung: Remaja Rosdakarya.

Farikhin, A., Ridwan, A. H., & Mulyasari, H. 2023. Kajian Historis Maqashid Syariah sebagai
Teori Hukum Islam. Asy-Syari’ah, 24(2), 193-210.
https://doi.org/10.15575/as.v24i2.19332

Huda, Nurul dan Ahmad Fathoni. 2017. Maqashid Syariah dalam Ekonomi Islam Jakarta:
Kencana Prenada Media Group.

Meleong, Lexi]J. 2020. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung : Rosdakarya.

Miswari, Ahmad. 2018. Pemikiran Maqashid Syariah dan Relevansinya dengan Hukum
Modern. Surabaya: Airlangga University Press.

Muzammil Alfan Nasrullah, Achmad. 2023. Maqashid Syariah (Konsep, Sejarah, dan
Metode). Yogya: Linus.

Nazaruddin, N., & Kamilullah, F. (n.d.). 2022. Maqashid As-Syariah terhadap Hukum Islam
menurut Imam As-Syatibi dalam Al-Muwafaqat. Jurnal Asy-Syukriyyah, 21(1),
https://doi.org/10.36769/asy.v21i1.101

Pertiwi, T. D., & Herianingrum, S. 2024. Menggali Konsep Maqashid Syariah: Perspektif
Pemikiran = Tokoh Islam. Jurnal Ilmiah  Ekonomi Islam, 10(1).
https://doi.org/10.29040/jiei.v10i1.12386

Shabir. Sholeh, 2020. Fikih Maqashid Syariah: Pendekatan Moderasi Islam. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar.

1297


https://doi.org/10.15575/as.v24i2.19332
https://doi.org/10.36769/asy.v21i1.101
https://doi.org/10.29040/jiei.v10i1.12386

