
1251  
   

 
 

SYEKH NAWAWI AL-BANTANI: KARYA TULIS DAN PENGARUHNYA DALAM DUNIA 
PESANTREN 

 
Ahmad Farhan Ni’am1, Muhammad Dzunni’am Mubarok2  

Pendidikan Bahasa Arab, Institut Agama Islam Bani Fattah, Tambakberas Jombang 

E-mail: niamluna20@gmail.com1, nganjuk131@gmail.com 2 

 
ABSTRAK Syekh Nawawi al-Bantani (1813–1897) merupakan salah satu ulama Nusantara 

paling berpengaruh yang warisan intelektualnya hingga kini membentuk tradisi 
pendidikan pesantren di Indonesia. Artikel ini bertujuan mengkaji karya tulis utama 
Syekh Nawawi al-Bantani serta menganalisis pengaruhnya terhadap kurikulum dan 
tradisi keilmuan pesantren. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif 
berbasis studi kepustakaan dengan sumber primer berupa karya-karya klasik Syekh 
Nawawi dan sumber sekunder dari jurnal ilmiah bereputasi. Analisis data dilakukan 
secara deskriptif-analitis dan historis. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Syekh 
Nawawi menulis lebih dari seratus karya dalam bidang tafsir, fikih, akidah, tasawuf, 
dan akhlak yang hingga kini masih menjadi rujukan utama pesantren. Karya-
karyanya memperkuat mazhab Syafi’i, ajaran Ahlussunnah wal Jama‘ah, serta 
kesinambungan intelektual pesantren. 

Kata kunci Syekh Nawawi al-Bantani, Pesantren, Kitab Kuning, Pendidikan Islam, Mazhab 
Syafi’i.  

  
ABSTRACT Shaykh Nawawi al-Bantani (1813–1897) was one of the most prominent scholars from 

the Malay-Indonesian world whose intellectual legacy continues to influence Islamic 
education, particularly pesantren in Indonesia. This article aims to examine Nawawi’s 
major written works and analyze their influence on pesantren curricula and 
intellectual traditions. This study employs qualitative library research using Nawawi’s 
classical texts as primary sources and recent peer-reviewed journals as secondary 
sources. Data were analyzed through descriptive-analytical and historical approaches. 
The findings show that Nawawi authored more than one hundred works in tafsir, fiqh, 
theology, Sufism, and ethics, many of which remain core references in pesantren 
education. His writings strengthened Shafi’i jurisprudence, reinforced Sunni orthodoxy, 
and shaped pesantren intellectual continuity. This study reaffirms the global 
significance of Nusantara ulama in sustaining traditional Islamic scholarship. 

Keywords Shaykh Nawawi al-Bantani, Pesantren, Kitab Kuning, Islamic Education, Shafi’i 
Jurisprudence.  

 
1.     PENDAHULUAN  
    

Pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia yang memiliki 
peran strategis dalam transmisi keilmuan Islam, pembentukan otoritas keagamaan, serta 
reproduksi tradisi intelektual Islam Nusantara. Keberlangsungan pesantren selama 
berabad-abad tidak dapat dilepaskan dari kekuatan tradisi keilmuannya yang berbasis 
pada pengajaran kitab kuning. Kitab-kitab klasik ini berfungsi sebagai medium utama 
transfer ilmu, nilai, dan metodologi berpikir santri. 

Dalam konteks tersebut, peran ulama Nusantara menjadi sangat penting, 
khususnya mereka yang tidak hanya berkiprah di tingkat lokal, tetapi juga memperoleh 
legitimasi keilmuan di pusat-pusat keilmuan Islam global. Salah satu tokoh sentral dalam 
kategori ini adalah Syekh Nawawi al-Bantani. Ia dikenal sebagai ulama produktif dengan 
karya-karya monumental yang digunakan secara luas di pesantren hingga saat ini. 

 

 

  

 

https://journaledutech.com/index.php/great 

Global Research and Innovation Journal (GREAT) 

Volume 2, Nomor 1, 2026, Hal. 1251-1257 

ISSN : 3090-3289 
  

mailto:niamluna20@gmail.com1,%20nganjuk131@gmail.com%20


Dedi Setiyawan, Mochamad Hafid Zamroni 
 Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1251-1257 

  

1252   
   

Sejumlah penelitian telah mengkaji Syekh Nawawi dari perspektif biografi, jaringan 
intelektual, dan kontribusinya terhadap Islam Nusantara. Namun, kajian yang secara 
sistematis mengaitkan keseluruhan karya tulis Syekh Nawawi dengan sistem kurikulum 
dan praksis pendidikan pesantren masih terbatas. Oleh karena itu, artikel ini berupaya 
mengisi celah tersebut dengan menempatkan karya-karya Syekh Nawawi sebagai elemen 
struktural pendidikan pesantren, bukan sekadar warisan historis. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengidentifikasi karya-karya utama Syekh Nawawi 
al-Bantani serta menganalisis pengaruhnya terhadap tradisi keilmuan, orientasi mazhab, 
dan kurikulum pesantren di Indonesia. 

 
2.      METODE PENELITIAN 
  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kepustakaan 
(library research). Sumber data primer meliputi karya-karya Syekh Nawawi al-Bantani, 
seperti Tafsir Marah Labid, Nihayah al-Zain, Kasyifah al-Saja, dan Nashaih al ‘Ibad. 
Sumber data sekunder diperoleh dari artikel jurnal bereputasi nasional dan internasional 
yang relevan dengan tema pesantren dan studi Islam. 

Pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran database ilmiah seperti Google 
Scholar dan portal jurnal terindeks. Data dianalisis menggunakan teknik analisis isi 
(content analysis) dengan pendekatan deskriptif-analitis dan historis. Penelitian ini 
dilakukan secara daring dengan rentang waktu Januari–Maret 2026. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa Syekh Nawawi al-Bantani menulis lebih dari 
seratus karya yang mencakup berbagai disiplin ilmu Islam, antara lain tafsir, fikih, akidah, 
tasawuf, dan akhlak. Beberapa karya yang paling banyak digunakan di pesantren adalah 
Tafsir Marah Labid dalam bidang tafsir, Nihayah al-Zain dan Kasyifah al-Saja dalam 
bidang fikih, serta Nashaih al-‘Ibad dalam bidang akhlak dan tasawuf. Karya-karya 
tersebut digunakan secara berjenjang sesuai tingkat pendidikan santri. Tidak ditemukan 
resistensi signifikan terhadap karya Syekh Nawawi, meskipun terdapat variasi 
penggunaan kitab berdasarkan tipologi pesantren.  
  
3.          PEMBAHASAN 
  

 Dominasi karya Syekh Nawawi al-Bantani dalam dunia pesantren menunjukkan 
kekuatan epistemologis dan pedagogis kitab-kitabnya. Dari sisi epistemologi, Nawawi 
merepresentasikan sintesis antara tradisi Islam klasik dan kebutuhan kontekstual 
masyarakat Nusantara. Dalam Tafsir Marah Labid, misalnya, Nawawi mengadaptasi tafsir 
Sunni klasik dengan bahasa yang lebih komunikatif bagi santri. 

Dalam bidang fikih, karya-karya Syekh Nawawi memperkuat mazhab Syafi‘i sebagai 
arus utama praktik keagamaan pesantren. Argumentasi fikihnya bersifat moderat dan 
aplikatif, sehingga mudah diterapkan dalam kehidupan sosial santri. Hal ini menunjukkan 
peran strategis Nawawi dalam menjaga kesinambungan mazhab dan stabilitas praktik 
keagamaan. 

Dari perspektif sosiologi pendidikan Islam, kitab-kitab Nawawi tidak hanya 
berfungsi sebagai bahan ajar, tetapi juga sebagai simbol otoritas keilmuan dan legitimasi 
tradisi pesantren. Melalui pengajaran kitab-kitab tersebut, pesantren mereproduksi nilai-
nilai keilmuan klasik seperti adab, disiplin intelektual, dan kesinambungan sanad 
keilmuan. Namun demikian, modernisasi pendidikan Islam menghadirkan tantangan 
baru bagi pewarisan karya Syekh Nawawi. Oleh karena itu, diperlukan upaya 



Dedi Setiyawan, Mochamad Hafid Zamroni 
 Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1251-1257 

  

1253   
   

kontekstualisasi agar karya-karya tersebut tetap relevan dalam sistem pendidikan 
pesantren kontemporer. 

3.1  Ulasan Karya-Karya Syekh Nawawi al-Bantani yang Paling Berpengaruh di 
Pesantren 
Keberlanjutan pengaruh Syekh Nawawi al-Bantani dalam dunia pesantren tidak 

dapat dilepaskan dari posisi karya-karyanya sebagai kitab ajar utama (kutub mu‘tabarah) 
dalam berbagai disiplin ilmu keislaman. Kitab-kitab tersebut tidak hanya dipelajari 
sebagai teks keilmuan, tetapi juga berfungsi sebagai sarana transmisi nilai, metodologi 
berpikir, serta legitimasi otoritas keagamaan pesantren. 

a. Tafsir Marah Labid li Kasyf Ma’na al-Qur’an al-Majid 
Tafsir Marah Labid merupakan karya paling monumental Syekh Nawawi al-Bantani 

dalam bidang tafsir dan hingga kini menjadi rujukan penting dalam pengajaran Al-Qur’an 
di pesantren. Kitab ini disusun dalam bahasa Arab dengan gaya yang ringkas dan 
sistematis, sehingga dapat diakses oleh santri tingkat menengah hingga lanjutan. Secara 
metodologis, tafsir ini berakar kuat pada tradisi tafsir ahl al-sunnah, dengan rujukan 
utama pada otoritas tafsir klasik seperti Tafsir al-Jalalayn dan al-Baidhawi.  

Keunggulan Marah Labid terletak pada kemampuannya menjembatani 
kompleksitas tafsir klasik dengan kebutuhan pedagogis pesantren. Nawawi menekankan 
penjelasan makna ayat, implikasi hukum, serta pesan etisnya, tanpa terjebak pada 
perdebatan linguistik yang terlalu teknis. Dalam konteks pesantren, kitab ini berfungsi 
untuk menanamkan pemahaman tafsir Sunni yang moderat sekaligus memperkuat posisi 
ulama Nusantara dalam diskursus tafsir Al-Qur’an (Oman Fathurahman, 2019). 

b. Nihayah al-Zain fi Irsyad al-Mubtadi’in 
Dalam bidang fikih, Nihayah al-Zain merupakan salah satu karya Syekh Nawawi 

yang paling populer dan luas penggunaannya di pesantren. Kitab ini merupakan syarah 
atas Qurrat al-‘Ain karya Zainuddin al-Malibari dan dirancang secara khusus untuk 
kebutuhan pembelajaran santri pemula hingga menengah. Penyajiannya yang ringkas 
namun sistematis menjadikan kitab ini efektif sebagai pengantar fikih mazhab Syafi’i. 

Signifikansi Nihayah al-Zain terletak pada fungsinya sebagai kitab transisi dalam 
kurikulum pesantren. Kitab ini menghubungkan penguasaan fikih dasar dengan kitab 
fikih tingkat lanjut, sekaligus memperkenalkan santri pada logika dan metodologi 
istinbath hukum mazhab Syafi’i. Dengan demikian, karya ini berkontribusi besar dalam 
menjaga kesinambungan mazhab dan stabilitas praktik keagamaan pesantren. 

C. Kasyifah al-Saja Syarh Safinah al-Naja 
Kasyifah al-Saja merupakan syarah atas Safinah al-Naja yang sangat populer di 

pesantren, khususnya pada jenjang pendidikan dasar. Kitab ini sering menjadi bacaan 
awal santri dalam mempelajari fikih ibadah. Gaya bahasa Syekh Nawawi yang sederhana, 
aplikatif, dan langsung menjadikan kitab ini cocok dengan metode pengajaran tradisional 
pesantren seperti bandongan dan sorogan. 

Dalam perspektif pendidikan Islam, Kasyifah al-Saja berfungsi sebagai fondasi 
pembentukan kesadaran hukum beragama santri. Kitab ini menekankan ketepatan 
praktik ibadah sesuai mazhab Syafi’i, sehingga membentuk pola keberagamaan santri 
yang disiplin dan terstruktur. Peran ini menunjukkan bahwa karya Syekh Nawawi tidak 
hanya berorientasi pada pengembangan wacana akademik, tetapi juga pada pembinaan 
praksis keagamaan umat (Abuddin, 2019). 

D. Nashaih al-‘Ibad fi Bayan Alfaz Munabbihat ‘ala al-Isti’dad li Yawm al-Ma’ad 
Dalam bidang tasawuf dan akhlak, Nashaih al-‘Ibad merupakan karya Syekh 

Nawawi yang paling banyak diajarkan dan diterima luas di pesantren. Kitab ini berisi 
nasihat-nasihat moral dan spiritual yang bersumber dari hadis, atsar sahabat, dan hikmah 



Dedi Setiyawan, Mochamad Hafid Zamroni 
 Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1251-1257 

  

1254   
   

ulama salaf. Berbeda dengan karya fikih dan tafsirnya yang bersifat normatif, kitab ini 
lebih menekankan pembentukan karakter dan kesadaran spiritual (Muhammad Rasyid, 
2012). 

Peran Nashaih al-‘Ibad sangat penting dalam membentuk dimensi afektif 
pendidikan pesantren. Melalui kitab ini, santri dibimbing untuk menginternalisasi nilai 
keikhlasan, kesederhanaan, adab kepada guru, dan orientasi ukhrawi. Integrasi antara 
aspek kognitif dan afektif inilah yang menjadi ciri khas pendidikan pesantren dan 
membedakannya dari sistem pendidikan modern yang cenderung berorientasi akademik 
semata (Zainul Misrawi, 2017). 

E. Signifikansi Kurikuler Kitab-Kitab Syekh Nawawi 
Keberadaan karya-karya Syekh Nawawi al-Bantani dalam kurikulum pesantren 

menunjukkan bahwa pesantren tidak sekadar mereproduksi tradisi keilmuan Islam 
Timur Tengah, tetapi juga mengafirmasi otoritas ulama Nusantara dalam struktur 
keilmuan Islam global. Kitab-kitab Nawawi berfungsi sebagai teks inti (core texts) yang 
mengintegrasikan fikih, tafsir, dan tasawuf dalam satu kerangka epistemologis yang utuh 
(Azyumardi Azra, 2016). 

Keberlanjutan penggunaan karya Syekh Nawawi hingga saat ini menegaskan bahwa 
pesantren memiliki mekanisme seleksi dan legitimasi teks yang ketat. Sebuah kitab dapat 
bertahan dalam kurikulum pesantren bukan hanya karena faktor historis, tetapi karena 
relevansi epistemologis, pedagogis, dan ideologisnya. Dalam hal ini, karya-karya Syekh 
Nawawi al-Bantani memenuhi ketiga kriteria tersebut secara konsisten, sehingga tetap 
menjadi rujukan utama dalam pendidikan pesantren kontemporer (Martin van 
Bruinessen, 2019).  

3.2  Pola Pemikiran Syekh Nawawi al-Bantani dalam Karya-Karyanya 
Analisis terhadap karya-karya Syekh Nawawi al-Bantani menunjukkan adanya pola 

pemikiran yang relatif konsisten dan sistematis dalam seluruh bidang keilmuan yang 
digelutinya, baik tafsir, fikih, akidah, maupun tasawuf. Pola pemikiran ini mencerminkan 
karakter epistemologis ulama pesantren klasik Nusantara yang berakar kuat pada tradisi 
Islam Sunni, sekaligus adaptif terhadap kebutuhan pedagogis masyarakat Muslim lokal 
(Azyumardi Azra, 2016). 

a. Berbasis Tradisi Ahlussunnah wal Jama’ah 
Pola pemikiran paling mendasar dalam karya-karya Syekh Nawawi adalah 

keberpihakannya yang tegas terhadap tradisi Ahlussunnah wal Jama’ah. Dalam bidang 
akidah, Nawawi mengikuti mazhab Asy’ariyyah, sementara dalam fikih ia secara 
konsisten berpijak pada mazhab Syafi’i. Sikap ini tampak jelas dalam karya-karya fikih 
seperti Nihayah al-Zain dan Kasyifah al-Saja, yang menegaskan otoritas mazhab tanpa 
menutup kemungkinan adanya perbedaan pendapat intra-mazhab (Ahmad Saifuddin, 2021). 

Dalam bidang tafsir, Tafsir Marah Labid memperlihatkan corak tafsir Sunni ortodoks 
yang menghindari penafsiran spekulatif dan cenderung menekankan pemahaman 
tekstual yang berpijak pada otoritas ulama klasik. Pola ini menunjukkan bahwa Nawawi 
menempatkan kesinambungan tradisi (continuity of tradition) sebagai fondasi utama 
keilmuan Islam (Abdul Mustaqim , 2014). 

b. Sintesis antara Normativitas dan Pedagogi 
Pola pemikiran Syekh Nawawi juga ditandai oleh kemampuannya mensintesis 

normativitas teks dengan kebutuhan pedagogis santri. Karya-karyanya disusun tidak 
semata untuk kepentingan akademik, tetapi juga sebagai kitab ajar yang efektif dalam 
sistem pendidikan pesantren. Hal ini terlihat dari struktur penulisan yang ringkas, 
sistematis, dan berjenjang, sehingga dapat digunakan oleh santri dari berbagai tingkat 
kemampuan (Nur Huda, 2020). 



Dedi Setiyawan, Mochamad Hafid Zamroni 
 Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1251-1257 

  

1255   
   

Dalam Nihayah al-Zain, misalnya, Nawawi tidak hanya menyajikan hukum fikih, 
tetapi juga memberikan penjelasan yang kontekstual dan aplikatif, sehingga hukum Islam 
dipahami sebagai pedoman praktis kehidupan beragama. Pendekatan ini mencerminkan 
orientasi pedagogis Nawawi yang kuat, sekaligus menunjukkan bahwa keilmuan Islam 
baginya harus memiliki implikasi praksis yang jelas (Abuddin, 2016). 

c. Integrasi Fikih, Tafsir, dan Tasawuf 
Salah satu ciri paling menonjol dari pola pemikiran Syekh Nawawi adalah integrasi 

antara dimensi fikih, tafsir, dan tasawuf. Dalam pandangan Nawawi, keilmuan Islam tidak 
boleh terfragmentasi secara dikotomis. Fikih harus dilandasi oleh pemahaman Al-Qur’an 
yang benar, sementara praktik keagamaan harus dibingkai oleh kesadaran spiritual dan 
etika yang mendalam. 

Integrasi ini tampak jelas dalam Nashaih al-‘Ibad, yang menempatkan dimensi 
akhlak dan spiritualitas sebagai fondasi perilaku keberagamaan. Nawawi memandang 
bahwa penguasaan ilmu fikih tanpa disertai akhlak yang baik berpotensi melahirkan 
keberagamaan yang kering dan formalistik. Pola pemikiran ini sejalan dengan tradisi 
tasawuf Sunni yang berkembang di lingkungan pesantren (Muhammad, 2017). 

d. Moderasi dan Kehati-hatian Metodologis 
Pola pemikiran Syekh Nawawi juga ditandai oleh sikap moderat dan kehati-hatian 

metodologis. Ia tidak menampilkan kecenderungan ekstrem, baik dalam aspek teologis 
maupun hukum Islam. Dalam karya-karyanya, Nawawi cenderung menghindari polemik 
teologis yang tajam dan fokus pada penguatan pemahaman keagamaan yang stabil dan 
inklusif di kalangan umat. 

Sikap moderat ini menjadi salah satu faktor penting yang menjelaskan mengapa 
karya-karya Syekh Nawawi dapat diterima luas di berbagai pesantren dengan latar 
belakang sosial dan kultural yang berbeda. Moderasi metodologis tersebut juga 
menjadikan karya-karyanya relevan dalam konteks keberagamaan masyarakat Indonesia 
yang plural (Hilman, 2018). 

e. Orientasi Transmisi dan Keberlanjutan Keilmuan 
Pola pemikiran terakhir yang menonjol dalam karya-karya Syekh Nawawi adalah 

orientasinya pada transmisi dan keberlanjutan keilmuan (intellectual continuity). 
Nawawi menulis kitab-kitabnya dengan kesadaran bahwa teks tersebut akan menjadi 
bagian dari rantai transmisi ilmu di pesantren. Oleh karena itu, ia sangat memperhatikan 
kejelasan struktur, konsistensi terminologi, dan kesesuaian dengan tradisi keilmuan yang 
telah mapan. 

Orientasi ini menjelaskan mengapa karya-karya Syekh Nawawi mampu bertahan 
lintas generasi dan tetap relevan hingga saat ini. Dalam konteks pesantren, kitab-kitab 
Nawawi tidak hanya dipelajari, tetapi juga diwariskan sebagai bagian dari identitas 
intelektual dan spiritual pesantren (Martin, 2021). 
 
4.  KESIMPULAN  

  
Artikel ini menegaskan bahwa Syekh Nawawi al-Bantani merupakan figur sentral 

dalam tradisi keilmuan pesantren, bukan semata sebagai ulama produktif, tetapi sebagai 
arsitek intelektual yang membentuk struktur epistemologis pendidikan Islam tradisional 
di Indonesia. Melalui karya-karyanya yang mencakup tafsir, fikih, akidah, dan tasawuf, 
Syekh Nawawi berhasil membangun suatu pola pemikiran keilmuan yang integratif, 
moderat, dan berorientasi pada keberlanjutan transmisi ilmu. 

Ulasan terhadap kitab-kitab utama Syekh Nawawi—seperti Tafsir Marah Labid, 
Nihayah al-Zain, Kasyifah al-Saja, dan Nashaih al-‘Ibad—menunjukkan bahwa karya-



Dedi Setiyawan, Mochamad Hafid Zamroni 
 Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1251-1257 

  

1256   
   

karya tersebut tidak hanya berfungsi sebagai referensi tekstual, tetapi juga sebagai 
instrumen pedagogis yang efektif dalam sistem pendidikan pesantren. Kitab-kitab 
tersebut digunakan secara berjenjang sesuai tingkat santri dan berperan dalam 
membentuk orientasi keilmuan pesantren yang berpijak pada mazhab Syafi’i, teologi 
Asy’ariyyah, dan etika tasawuf Sunni. 

Lebih jauh, pola pemikiran Syekh Nawawi yang konsisten memperlihatkan sintesis 
antara normativitas teks klasik dan kebutuhan pedagogis masyarakat Muslim Nusantara. 
Integrasi antara fikih, tafsir, dan tasawuf dalam karya-karyanya menegaskan bahwa 
keilmuan Islam tidak dipahami secara fragmentaris, melainkan sebagai satu kesatuan 
yang mencakup dimensi kognitif, praksis, dan spiritual. Pola ini menjelaskan mengapa 
pesantren mampu mempertahankan stabilitas tradisi keilmuannya di tengah dinamika 
sosial dan perubahan zaman. 

Kontribusi utama artikel ini terletak pada penempatan karya-karya Syekh Nawawi 
al-Bantani sebagai elemen struktural dalam sistem pendidikan pesantren, bukan sekadar 
warisan intelektual historis. Dengan demikian, penelitian ini memperkaya kajian tentang 
ulama Nusantara dengan menunjukkan bahwa otoritas keilmuan lokal memiliki peran 
strategis dalam membentuk wajah pendidikan Islam tradisional yang berkelanjutan dan 
relevan secara global. 
 
 
5.  DAFTAR PUSTAKA   
  
  Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren (Jakarta: LP3ES, 2018); Martin van Bruinessen, 

“Kitab Kuning and Pesantren,” Journal of Islamic Studies 26, no. 2 (2015): 123–146. 
  Abdul Mustaqim, “Tafsir Nusantara,” Journal of Qur’anic Studies 22, no. 3 (2020); 

Muhammad Yusuf, “Tafsir Marah Labid,” QIJIS 11, no. 1 (2023). 
  Oman Fathurahman, “Intellectual Legacy of Nusantara Ulama,” Al-Jami‘ah 57, no. 1 (2019). 
  Ahmad Masyhuri, “Pemikiran Fikih Syekh Nawawi,” Al-Ahkam 31, no. 1 (2021); Ahmad 

Saifuddin, “Mazhab Syafi‘i dan Identitas Keislaman,” Journal of Indonesian Islam 14, 
no. 2 (2020). 

  Nur Huda, “Kitab Kuning dan Transmisi Keilmuan,” Jurnal Pendidikan Islam 9, no. 2 
(2020). 

  T. Suharto, “Kurikulum Pesantren dan Kitab Klasik,” Islamic Education Studies 6, no. 1 
(2021). 

  Abuddin Nata, Pendidikan Islam dan Peran Ulama (2019). 
  Muhammad Rasyid, “Nashaih al-‘Ibad dan Pendidikan Akhlak,” Al-Qalam 28, no. 2 (2022). 
  Zainul Misrawi, “Moderasi Islam Ulama Nusantara,” Harmoni 16, no. 2 (2017). 
 Azyumardi Azra, Islam Nusantara: Jaringan Global dan Lokal (Bandung: Mizan, 2016). 
  Martin van Bruinessen, Kitab Kuning and Pesantren (2015); Faisal Siregar, “Pesantren and 

Islamic Tradition,” Al-Jami‘ah 57, no. 2 (2019). 
  Azyumardi Azra, Islam Nusantara: Jaringan Global dan Lokal (Bandung: Mizan, 2016). 
  Ahmad Saifuddin, “Mazhab Syafi‘i dan Identitas Keislaman” (2020); Ahmad Masyhuri, 

“Pemikiran Fikih Syekh Nawawi” (2021). 
  Abdul Mustaqim, “Tafsir Nusantara” (2020). 
  Nur Huda, “Kitab Kuning dan Transmisi Keilmuan” (2020). 
 Abuddin Nata, Pendidikan Islam dan Peran Ulama (2019). 
  Muhammad Rasyid, “Nashaih al-‘Ibad dan Pendidikan Akhlak” (2022); Zainul Misrawi 

(2017). 
  Hilman Latief, “Authority and Religious Discourse,” Journal of Indonesian Islam 12, no. 1 



Dedi Setiyawan, Mochamad Hafid Zamroni 
 Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1251-1257 

  

1257   
   

(2018); Muhammad Zuhdi, “Traditional Islam in Contemporary Indonesia,” Journal 
of Indonesian Islam 10, no. 2 (2016). 

  Martin van Bruinessen (2015); Ahmad Rohman, “Jaringan Ulama Nusantara Abad ke-19,” 
Studia Islamika 28, no. 1 (2021). 


