N https://journaledutech.com/index.php/great
, Global Research and Innovation Journal (GREAT)

GREAT Volume 2, Nomor 1, 2026, Hal. 1251-1257

ISSN : 3090-3289

SYEKH NAWAWI AL-BANTANI: KARYA TULIS DAN PENGARUHNYA DALAM DUNIA
PESANTREN

Ahmad Farhan Ni'am?, Muhammad Dzunni’am Mubarok?
Pendidikan Bahasa Arab, Institut Agama Islam Bani Fattah, Tambakberas Jombang
E-mail: niamluna20@gmail.com!?, nganjuk131@gmail.com 2

ABSTRAK Syekh Nawawi al-Bantani (1813-1897) merupakan salah satu ulama Nusantara
paling berpengaruh yang warisan intelektualnya hingga kini membentuk tradisi
pendidikan pesantren di Indonesia. Artikel ini bertujuan mengkaji karya tulis utama
Syekh Nawawi al-Bantani serta menganalisis pengaruhnya terhadap kurikulum dan
tradisi keilmuan pesantren. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif
berbasis studi kepustakaan dengan sumber primer berupa karya-karya klasik Syekh
Nawawi dan sumber sekunder dari jurnal ilmiah bereputasi. Analisis data dilakukan
secara deskriptif-analitis dan historis. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Syekh
Nawawi menulis lebih dari seratus karya dalam bidang tafsir, fikih, akidah, tasawuf,
dan akhlak yang hingga kini masih menjadi rujukan utama pesantren. Karya-
karyanya memperkuat mazhab Syafi’i, ajaran Ahlussunnah wal Jama‘ah, serta
kesinambungan intelektual pesantren.

Kata kunci Syekh Nawawi al-Bantani, Pesantren, Kitab Kuning, Pendidikan Islam, Mazhab
Syafi’i.
ABSTRACT Shaykh Nawawi al-Bantani (1813-1897) was one of the most prominent scholars from

the Malay-Indonesian world whose intellectual legacy continues to influence Islamic
education, particularly pesantren in Indonesia. This article aims to examine Nawawi’s
major written works and analyze their influence on pesantren curricula and
intellectual traditions. This study employs qualitative library research using Nawawi’s
classical texts as primary sources and recent peer-reviewed journals as secondary
sources. Data were analyzed through descriptive-analytical and historical approaches.
The findings show that Nawawi authored more than one hundred works in tafsir, figh,
theology, Sufism, and ethics, many of which remain core references in pesantren
education. His writings strengthened Shafi’i jurisprudence, reinforced Sunni orthodoxy,
and shaped pesantren intellectual continuity. This study reaffirms the global
significance of Nusantara ulama in sustaining traditional Islamic scholarship.
Keywords Shaykh Nawawi al-Bantani, Pesantren, Kitab Kuning, Islamic Education, Shafi’i
Jurisprudence.

1. PENDAHULUAN

Pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia yang memiliki
peran strategis dalam transmisi keilmuan Islam, pembentukan otoritas keagamaan, serta
reproduksi tradisi intelektual Islam Nusantara. Keberlangsungan pesantren selama
berabad-abad tidak dapat dilepaskan dari kekuatan tradisi keilmuannya yang berbasis
pada pengajaran kitab kuning. Kitab-kitab klasik ini berfungsi sebagai medium utama
transfer ilmu, nilai, dan metodologi berpikir santri.

Dalam konteks tersebut, peran ulama Nusantara menjadi sangat penting,
khususnya mereka yang tidak hanya berkiprah di tingkat lokal, tetapi juga memperoleh
legitimasi keilmuan di pusat-pusat keilmuan Islam global. Salah satu tokoh sentral dalam
kategori ini adalah Syekh Nawawi al-Bantani. Ia dikenal sebagai ulama produktif dengan
karya-karya monumental yang digunakan secara luas di pesantren hingga saat ini.

1251


mailto:niamluna20@gmail.com1,%20nganjuk131@gmail.com%20

Dedi Setiyawan, Mochamad Hafid Zamroni
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1251-1257

Sejumlah penelitian telah mengkaji Syekh Nawawi dari perspektif biografi, jaringan
intelektual, dan kontribusinya terhadap Islam Nusantara. Namun, kajian yang secara
sistematis mengaitkan keseluruhan karya tulis Syekh Nawawi dengan sistem kurikulum
dan praksis pendidikan pesantren masih terbatas. Oleh karena itu, artikel ini berupaya
mengisi celah tersebut dengan menempatkan karya-karya Syekh Nawawi sebagai elemen
struktural pendidikan pesantren, bukan sekadar warisan historis.

Penelitian ini bertujuan untuk mengidentifikasi karya-karya utama Syekh Nawawi
al-Bantani serta menganalisis pengaruhnya terhadap tradisi keilmuan, orientasi mazhab,
dan kurikulum pesantren di Indonesia.

2. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kepustakaan
(library research). Sumber data primer meliputi karya-karya Syekh Nawawi al-Bantani,
seperti Tafsir Marah Labid, Nihayah al-Zain, Kasyifah al-Saja, dan Nashaih al ‘Ibad.
Sumber data sekunder diperoleh dari artikel jurnal bereputasi nasional dan internasional
yang relevan dengan tema pesantren dan studi Islam.

Pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran database ilmiah seperti Google
Scholar dan portal jurnal terindeks. Data dianalisis menggunakan teknik analisis isi
(content analysis) dengan pendekatan deskriptif-analitis dan historis. Penelitian ini
dilakukan secara daring dengan rentang waktu Januari-Maret 2026.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa Syekh Nawawi al-Bantani menulis lebih dari
seratus karya yang mencakup berbagai disiplin ilmu Islam, antara lain tafsir, fikih, akidah,
tasawuf, dan akhlak. Beberapa karya yang paling banyak digunakan di pesantren adalah
Tafsir Marah Labid dalam bidang tafsir, Nihayah al-Zain dan Kasyifah al-Saja dalam
bidang fikih, serta Nashaih al-‘Ibad dalam bidang akhlak dan tasawuf. Karya-karya
tersebut digunakan secara berjenjang sesuai tingkat pendidikan santri. Tidak ditemukan
resistensi signifikan terhadap karya Syekh Nawawi, meskipun terdapat variasi
penggunaan kitab berdasarkan tipologi pesantren.

3. PEMBAHASAN

Dominasi karya Syekh Nawawi al-Bantani dalam dunia pesantren menunjukkan
kekuatan epistemologis dan pedagogis kitab-kitabnya. Dari sisi epistemologi, Nawawi
merepresentasikan sintesis antara tradisi Islam klasik dan kebutuhan kontekstual
masyarakat Nusantara. Dalam Tafsir Marah Labid, misalnya, Nawawi mengadaptasi tafsir
Sunni klasik dengan bahasa yang lebih komunikatif bagi santri.

Dalam bidang fikih, karya-karya Syekh Nawawi memperkuat mazhab Syafi‘i sebagai
arus utama praktik keagamaan pesantren. Argumentasi fikihnya bersifat moderat dan
aplikatif, sehingga mudah diterapkan dalam kehidupan sosial santri. Hal ini menunjukkan
peran strategis Nawawi dalam menjaga kesinambungan mazhab dan stabilitas praktik
keagamaan.

Dari perspektif sosiologi pendidikan Islam, kitab-kitab Nawawi tidak hanya
berfungsi sebagai bahan ajar, tetapi juga sebagai simbol otoritas keilmuan dan legitimasi
tradisi pesantren. Melalui pengajaran kitab-kitab tersebut, pesantren mereproduksi nilai-
nilai keilmuan klasik seperti adab, disiplin intelektual, dan kesinambungan sanad
keilmuan. Namun demikian, modernisasi pendidikan Islam menghadirkan tantangan
baru bagi pewarisan karya Syekh Nawawi. Oleh karena itu, diperlukan upaya

1252



Dedi Setiyawan, Mochamad Hafid Zamroni
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1251-1257

kontekstualisasi agar karya-karya tersebut tetap relevan dalam sistem pendidikan
pesantren kontemporer.
3.1 Ulasan Karya-Karya Syekh Nawawi al-Bantani yang Paling Berpengaruh di

Pesantren

Keberlanjutan pengaruh Syekh Nawawi al-Bantani dalam dunia pesantren tidak
dapat dilepaskan dari posisi karya-karyanya sebagai kitab ajar utama (kutub mu‘tabarah)
dalam berbagai disiplin ilmu keislaman. Kitab-kitab tersebut tidak hanya dipelajari
sebagai teks keilmuan, tetapi juga berfungsi sebagai sarana transmisi nilai, metodologi
berpikir, serta legitimasi otoritas keagamaan pesantren.

a. Tafsir Marah Labid li Kasyf Ma’na al-Qur’an al-Majid

Tafsir Marah Labid merupakan karya paling monumental Syekh Nawawi al-Bantani
dalam bidang tafsir dan hingga kini menjadi rujukan penting dalam pengajaran Al-Qur’an
di pesantren. Kitab ini disusun dalam bahasa Arab dengan gaya yang ringkas dan
sistematis, sehingga dapat diakses oleh santri tingkat menengah hingga lanjutan. Secara
metodologis, tafsir ini berakar kuat pada tradisi tafsir ahl al-sunnah, dengan rujukan
utama pada otoritas tafsir klasik seperti Tafsir al-Jalalayn dan al-Baidhawi.

Keunggulan Marah Labid terletak pada kemampuannya menjembatani
kompleksitas tafsir klasik dengan kebutuhan pedagogis pesantren. Nawawi menekankan
penjelasan makna ayat, implikasi hukum, serta pesan etisnya, tanpa terjebak pada
perdebatan linguistik yang terlalu teknis. Dalam konteks pesantren, kitab ini berfungsi
untuk menanamkan pemahaman tafsir Sunni yang moderat sekaligus memperkuat posisi
ulama Nusantara dalam diskursus tafsir Al-Qur’an (Oman Fathurahman, 2019).

b. Nihayah al-Zain fi Irsyad al-Mubtadi’'in

Dalam bidang fikih, Nihayah al-Zain merupakan salah satu karya Syekh Nawawi
yang paling populer dan luas penggunaannya di pesantren. Kitab ini merupakan syarah
atas Qurrat al-‘Ain karya Zainuddin al-Malibari dan dirancang secara khusus untuk
kebutuhan pembelajaran santri pemula hingga menengah. Penyajiannya yang ringkas
namun sistematis menjadikan kitab ini efektif sebagai pengantar fikih mazhab Syafi’i.

Signifikansi Nihayah al-Zain terletak pada fungsinya sebagai kitab transisi dalam
kurikulum pesantren. Kitab ini menghubungkan penguasaan fikih dasar dengan kitab
fikih tingkat lanjut, sekaligus memperkenalkan santri pada logika dan metodologi
istinbath hukum mazhab Syafi’i. Dengan demikian, karya ini berkontribusi besar dalam
menjaga kesinambungan mazhab dan stabilitas praktik keagamaan pesantren.

C. Kasyifah al-Saja Syarh Safinah al-Naja

Kasyifah al-Saja merupakan syarah atas Safinah al-Naja yang sangat populer di
pesantren, khususnya pada jenjang pendidikan dasar. Kitab ini sering menjadi bacaan
awal santri dalam mempelajari fikih ibadah. Gaya bahasa Syekh Nawawi yang sederhana,
aplikatif, dan langsung menjadikan kitab ini cocok dengan metode pengajaran tradisional
pesantren seperti bandongan dan sorogan.

Dalam perspektif pendidikan Islam, Kasyifah al-Saja berfungsi sebagai fondasi
pembentukan kesadaran hukum beragama santri. Kitab ini menekankan ketepatan
praktik ibadah sesuai mazhab Syafi’i, sehingga membentuk pola keberagamaan santri
yang disiplin dan terstruktur. Peran ini menunjukkan bahwa karya Syekh Nawawi tidak
hanya berorientasi pada pengembangan wacana akademik, tetapi juga pada pembinaan
praksis keagamaan umat (Abuddin, 2019).

D. Nashaih al-‘Ibad fi Bayan Alfaz Munabbihat ‘ala al-Isti’dad li Yawm al-Ma’ad

Dalam bidang tasawuf dan akhlak, Nashaih al-‘Ibad merupakan karya Syekh
Nawawi yang paling banyak diajarkan dan diterima luas di pesantren. Kitab ini berisi
nasihat-nasihat moral dan spiritual yang bersumber dari hadis, atsar sahabat, dan hikmah

1253



Dedi Setiyawan, Mochamad Hafid Zamroni
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1251-1257

ulama salaf. Berbeda dengan karya fikih dan tafsirnya yang bersifat normatif, kitab ini
lebih menekankan pembentukan karakter dan kesadaran spiritual (Muhammad Rasyid,
2012).

Peran Nashaih al-‘Ibad sangat penting dalam membentuk dimensi afektif
pendidikan pesantren. Melalui kitab ini, santri dibimbing untuk menginternalisasi nilai
keikhlasan, kesederhanaan, adab kepada guru, dan orientasi ukhrawi. Integrasi antara
aspek kognitif dan afektif inilah yang menjadi ciri khas pendidikan pesantren dan
membedakannya dari sistem pendidikan modern yang cenderung berorientasi akademik
semata (Zainul Misrawi, 2017).

E. Signifikansi Kurikuler Kitab-Kitab Syekh Nawawi

Keberadaan karya-karya Syekh Nawawi al-Bantani dalam kurikulum pesantren
menunjukkan bahwa pesantren tidak sekadar mereproduksi tradisi keilmuan Islam
Timur Tengah, tetapi juga mengafirmasi otoritas ulama Nusantara dalam struktur
keilmuan Islam global. Kitab-kitab Nawawi berfungsi sebagai teks inti (core texts) yang
mengintegrasikan fikih, tafsir, dan tasawuf dalam satu kerangka epistemologis yang utuh
(Azyumardi Azra, 2016).

Keberlanjutan penggunaan karya Syekh Nawawi hingga saat ini menegaskan bahwa
pesantren memiliki mekanisme seleksi dan legitimasi teks yang ketat. Sebuah kitab dapat
bertahan dalam kurikulum pesantren bukan hanya karena faktor historis, tetapi karena
relevansi epistemologis, pedagogis, dan ideologisnya. Dalam hal ini, karya-karya Syekh
Nawawi al-Bantani memenuhi ketiga kriteria tersebut secara konsisten, sehingga tetap
menjadi rujukan utama dalam pendidikan pesantren kontemporer (Martin van
Bruinessen, 2019).

3.2 Pola Pemikiran Syekh Nawawi al-Bantani dalam Karya-Karyanya

Analisis terhadap karya-karya Syekh Nawawi al-Bantani menunjukkan adanya pola
pemikiran yang relatif konsisten dan sistematis dalam seluruh bidang keilmuan yang
digelutinya, baik tafsir, fikih, akidah, maupun tasawuf. Pola pemikiran ini mencerminkan
karakter epistemologis ulama pesantren klasik Nusantara yang berakar kuat pada tradisi
Islam Sunni, sekaligus adaptif terhadap kebutuhan pedagogis masyarakat Muslim lokal
(Azyumardi Azra, 2016).

a. Berbasis Tradisi Ahlussunnah wal Jama’ah

Pola pemikiran paling mendasar dalam karya-karya Syekh Nawawi adalah
keberpihakannya yang tegas terhadap tradisi Ahlussunnah wal Jama’ah. Dalam bidang
akidah, Nawawi mengikuti mazhab Asy’ariyyah, sementara dalam fikih ia secara
konsisten berpijak pada mazhab Syafi’i. Sikap ini tampak jelas dalam karya-karya fikih
seperti Nihayah al-Zain dan Kasyifah al-Saja, yang menegaskan otoritas mazhab tanpa
menutup kemungkinan adanya perbedaan pendapat intra-mazhab (Ahmad Saifuddin, 2021).

Dalam bidang tafsir, Tafsir Marah Labid memperlihatkan corak tafsir Sunni ortodoks
yang menghindari penafsiran spekulatif dan cenderung menekankan pemahaman
tekstual yang berpijak pada otoritas ulama klasik. Pola ini menunjukkan bahwa Nawawi
menempatkan kesinambungan tradisi (continuity of tradition) sebagai fondasi utama
keilmuan Islam (Abdul Mustagim, 2014).

b. Sintesis antara Normativitas dan Pedagogi

Pola pemikiran Syekh Nawawi juga ditandai oleh kemampuannya mensintesis
normativitas teks dengan kebutuhan pedagogis santri. Karya-karyanya disusun tidak
semata untuk kepentingan akademik, tetapi juga sebagai kitab ajar yang efektif dalam
sistem pendidikan pesantren. Hal ini terlihat dari struktur penulisan yang ringkas,
sistematis, dan berjenjang, sehingga dapat digunakan oleh santri dari berbagai tingkat
kemampuan (Nur Huda 2020).

1254



Dedi Setiyawan, Mochamad Hafid Zamroni
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1251-1257

Dalam Nihayah al-Zain, misalnya, Nawawi tidak hanya menyajikan hukum fikih,
tetapijuga memberikan penjelasan yang kontekstual dan aplikatif, sehingga hukum Islam
dipahami sebagai pedoman praktis kehidupan beragama. Pendekatan ini mencerminkan
orientasi pedagogis Nawawi yang kuat, sekaligus menunjukkan bahwa keilmuan Islam
baginya harus memiliki implikasi praksis yang jelas (Abuddin, 2016).

c. Integrasi Fikih, Tafsir, dan Tasawuf

Salah satu ciri paling menonjol dari pola pemikiran Syekh Nawawi adalah integrasi
antara dimensi fikih, tafsir, dan tasawuf. Dalam pandangan Nawawi, keilmuan Islam tidak
boleh terfragmentasi secara dikotomis. Fikih harus dilandasi oleh pemahaman Al-Qur’an
yang benar, sementara praktik keagamaan harus dibingkai oleh kesadaran spiritual dan
etika yang mendalam.

Integrasi ini tampak jelas dalam Nashaih al-‘Ibad, yang menempatkan dimensi
akhlak dan spiritualitas sebagai fondasi perilaku keberagamaan. Nawawi memandang
bahwa penguasaan ilmu fikih tanpa disertai akhlak yang baik berpotensi melahirkan
keberagamaan yang kering dan formalistik. Pola pemikiran ini sejalan dengan tradisi
tasawuf Sunni yang berkembang di lingkungan pesantren (Muhammad, 2017).

d. Moderasi dan Kehati-hatian Metodologis

Pola pemikiran Syekh Nawawi juga ditandai oleh sikap moderat dan kehati-hatian
metodologis. la tidak menampilkan kecenderungan ekstrem, baik dalam aspek teologis
maupun hukum Islam. Dalam karya-karyanya, Nawawi cenderung menghindari polemik
teologis yang tajam dan fokus pada penguatan pemahaman keagamaan yang stabil dan
inklusif di kalangan umat.

Sikap moderat ini menjadi salah satu faktor penting yang menjelaskan mengapa
karya-karya Syekh Nawawi dapat diterima luas di berbagai pesantren dengan latar
belakang sosial dan kultural yang berbeda. Moderasi metodologis tersebut juga
menjadikan karya-karyanya relevan dalam konteks keberagamaan masyarakat Indonesia
yang plural (Hilman, 2018).

e. Orientasi Transmisi dan Keberlanjutan Keilmuan

Pola pemikiran terakhir yang menonjol dalam karya-karya Syekh Nawawi adalah
orientasinya pada transmisi dan keberlanjutan keilmuan (intellectual continuity).
Nawawi menulis kitab-kitabnya dengan kesadaran bahwa teks tersebut akan menjadi
bagian dari rantai transmisi ilmu di pesantren. Oleh karena itu, ia sangat memperhatikan
kejelasan struktur, konsistensi terminologi, dan kesesuaian dengan tradisi keilmuan yang
telah mapan.

Orientasi ini menjelaskan mengapa karya-karya Syekh Nawawi mampu bertahan
lintas generasi dan tetap relevan hingga saat ini. Dalam konteks pesantren, kitab-kitab
Nawawi tidak hanya dipelajari, tetapi juga diwariskan sebagai bagian dari identitas
intelektual dan spiritual pesantren (Martin, 2021).

4. KESIMPULAN

Artikel ini menegaskan bahwa Syekh Nawawi al-Bantani merupakan figur sentral
dalam tradisi keilmuan pesantren, bukan semata sebagai ulama produktif, tetapi sebagai
arsitek intelektual yang membentuk struktur epistemologis pendidikan Islam tradisional
di Indonesia. Melalui karya-karyanya yang mencakup tafsir, fikih, akidah, dan tasawuf,
Syekh Nawawi berhasil membangun suatu pola pemikiran keilmuan yang integratif,
moderat, dan berorientasi pada keberlanjutan transmisi ilmu.

Ulasan terhadap kitab-kitab utama Syekh Nawawi—seperti Tafsir Marah Labid,
Nihayah al-Zain, Kasyifah al-Saja, dan Nashaih al-‘Ibad—menunjukkan bahwa karya-

1255



Dedi Setiyawan, Mochamad Hafid Zamroni
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1251-1257

karya tersebut tidak hanya berfungsi sebagai referensi tekstual, tetapi juga sebagai
instrumen pedagogis yang efektif dalam sistem pendidikan pesantren. Kitab-kitab
tersebut digunakan secara berjenjang sesuai tingkat santri dan berperan dalam
membentuk orientasi keilmuan pesantren yang berpijak pada mazhab Syafi’i, teologi
Asy’ariyyah, dan etika tasawuf Sunni.

Lebih jauh, pola pemikiran Syekh Nawawi yang konsisten memperlihatkan sintesis
antara normativitas teks klasik dan kebutuhan pedagogis masyarakat Muslim Nusantara.
Integrasi antara fikih, tafsir, dan tasawuf dalam karya-karyanya menegaskan bahwa
keilmuan Islam tidak dipahami secara fragmentaris, melainkan sebagai satu kesatuan
yang mencakup dimensi kognitif, praksis, dan spiritual. Pola ini menjelaskan mengapa
pesantren mampu mempertahankan stabilitas tradisi keilmuannya di tengah dinamika
sosial dan perubahan zaman.

Kontribusi utama artikel ini terletak pada penempatan karya-karya Syekh Nawawi
al-Bantani sebagai elemen struktural dalam sistem pendidikan pesantren, bukan sekadar
warisan intelektual historis. Dengan demikian, penelitian ini memperkaya kajian tentang
ulama Nusantara dengan menunjukkan bahwa otoritas keilmuan lokal memiliki peran
strategis dalam membentuk wajah pendidikan Islam tradisional yang berkelanjutan dan
relevan secara global.

5. DAFTARPUSTAKA

Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren (Jakarta: LP3ES, 2018); Martin van Bruinessen,
“Kitab Kuning and Pesantren,” Journal of Islamic Studies 26, no. 2 (2015): 123-146.

Abdul Mustaqim, “Tafsir Nusantara,” Journal of Qur’anic Studies 22, no. 3 (2020);
Muhammad Yusuf, “Tafsir Marah Labid,” QIJIS 11, no. 1 (2023).

Oman Fathurahman, “Intellectual Legacy of Nusantara Ulama,” Al-Jami‘ah 57, no. 1 (2019).

Ahmad Masyhuri, “Pemikiran Fikih Syekh Nawawi,” Al-Ahkam 31, no. 1 (2021); Ahmad
Saifuddin, “Mazhab Syafi‘i dan Identitas Keislaman,” Journal of Indonesian Islam 14,

no. 2 (2020).

Nur Huda, “Kitab Kuning dan Transmisi Keilmuan,” Jurnal Pendidikan Islam 9, no. 2
(2020).

T. Suharto, “Kurikulum Pesantren dan Kitab Klasik,” Islamic Education Studies 6, no. 1
(2021).

Abuddin Nata, Pendidikan Islam dan Peran Ulama (2019).

Muhammad Rasyid, “Nashaih al-‘Ibad dan Pendidikan Akhlak,” Al-Qalam 28, no. 2 (2022).

Zainul Misrawi, “Moderasi Islam Ulama Nusantara,” Harmoni 16, no. 2 (2017).

Azyumardi Azra, Islam Nusantara: Jaringan Global dan Lokal (Bandung: Mizan, 2016).

Martin van Bruinessen, Kitab Kuning and Pesantren (2015); Faisal Siregar, “Pesantren and
I[slamic Tradition,” Al-Jami‘ah 57, no. 2 (2019).

Azyumardi Azra, Islam Nusantara: Jaringan Global dan Lokal (Bandung: Mizan, 2016).

Ahmad Saifuddin, “Mazhab Syafi‘i dan Identitas Keislaman” (2020); Ahmad Masyhuri,
“Pemikiran Fikih Syekh Nawawi” (2021).

Abdul Mustaqim, “Tafsir Nusantara” (2020).

Nur Huda, “Kitab Kuning dan Transmisi Keilmuan” (2020).

Abuddin Nata, Pendidikan Islam dan Peran Ulama (2019).

Muhammad Rasyid, “Nashaih al-‘Ibad dan Pendidikan Akhlak” (2022); Zainul Misrawi
(2017).

Hilman Latief, “Authority and Religious Discourse,” Journal of Indonesian Islam 12, no. 1

1256



Dedi Setiyawan, Mochamad Hafid Zamroni
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1251-1257

(2018); Muhammad Zuhdi, “Traditional Islam in Contemporary Indonesia,” Journal
of Indonesian Islam 10, no. 2 (2016).

Martin van Bruinessen (2015); Ahmad Rohman, “Jaringan Ulama Nusantara Abad ke-19,”
Studia Islamika 28, no. 1 (2021).

1257



