@REAT

https://journaledutech.com/index.php/great
Global Research and Innovation Journal (GREAT)
Volume 2, Nomor 1, 2026, Hal. 1172-1177
ISSN : 3090-3289

STRUKTUR PEMBAGIAN MAQASID AL-SHARI‘AH KONTEMPORER

Muhammad Dzunni’am Mubarok?!, Ahmad Farhan Ni’am?, Sahron Romadhani Anjarwo3
Pendidikan Bahasa Arab, Institut Agama Islam Bani Fattah, Tambakberas Jombang
E-mail: nganjuk131@gmail.com?, niamluna20@gmail.com?, zarzaroh3@gmail.com3

ABSTRAK

Kata kunci

ABSTRACT

Keywords

Konsep Maqashid Syariah tidak dapat dipahami secara utuh tanpa pemahaman yang
komprehensif mengenai strukturnya. Karya ini berfokus pada analisis terhadap
pembagian Magashid Syariah, dengan menitikberatkan pada hierarki dan implikasi
praktis dari setiap tingkatannya. Melalui pendekatan analitis-kritis terhadap
pemikiran para ulama klasik seperti Al-Ghazali dan Asy-Syatibi. Artikel ini
menguraikan bahwa inti dari pembagian Maqashid adalah penjenjangan tujuan
hukum berdasarkan tingkat urgensi dan dampaknya bagi kehidupan manusia.

Jika dilihat dari tujuan atau kehendak, maqasid al-shari‘ah ini terbagi kepada dua
macam yaitu maqasid al-Shari’ dan maqasid al-mukallaf yang berfungsi sebagai
panduan dalam menyelesaikan konflik hukum dan menentukan prioritas dalam
pembangunan hukum. Artikel ini menyimpulkan bahwa penguasaan terhadap
pembagian Maqashid ini bukan hanya bersifat teoritis, melainkan sebuah keharusan
metodologis untuk merespons problematika kontemporer secara lebih dinamis,
adaptif, dan tetap berpegang pada ruh syariat.

Magqashid Syariah, Klasifikasi Maqashid, Ijtihad Kontemporer.

The concept of Maqasid Sharia cannot be fully understood without a comprehensive
understanding of its structure. This work focuses on analyzing the division of Maqasid
Sharia, emphasizing the hierarchy and practical implications of each level. Through a
critical-analytical approach to the thought of classical scholars such as Al-Ghazali and
Ash-Syatibi, this article explains that the core of the division of Maqasid is the hierarchy
of legal objectives based on their urgency and impact on human life.

From the perspective of purpose or intention, Maqasid al-Shari‘ah is divided into two
types: Maqasid al-Shari’ and Maqasid al-mukallaf, which serve as guidelines for
resolving legal conflicts and determining priorities in legal development. This article
concludes that mastering this division of Maqasid is not merely theoretical but a
methodological necessity to respond to contemporary problems in a more dynamic,
adaptive manner, while remaining true to the spirit of Sharia.

Maqashid Syariah, Classification of Maqashid, Contemporary Ijtihad.

1. PENDAHULUAN

Magqashid Syariah merupakan salah satu disiplin ilmu penting dalam hukum Islam
yang berfokus pada tujuan-tujuan universal syariat. Pemahaman terhadap Kklasifikasi
Magashid Syariah memungkinkan para ulama dan praktisi hukum Islam untuk
menerapkan hukum secara lebih kontekstual dan relevan dengan perkembangan zaman.
Konsep ini tidak hanya merepresentasikan esensi dan hakikat syariat Islam, tetapi juga
menjadi landasan filosofis bagi seluruh bangunan hukum Islam. Secara terminologis,
Magqgashid Syariah dapat dipahami sebagai tujuan-tujuan utama yang hendak dicapai
melalui penerapan syariat Islam, yang berpusat pada pencapaian kemaslahatan manusia
(jalb al-mashalih) dan penolakan terhadap kerusakan (dar' al-mafasid).

1172


mailto:nganjuk131@gmail.com
mailto:niamluna20@gmail.com2
mailto:zarzaroh3@gmail.com

Muhammad Dzunni’am Mubarok, Ahmad Farhan Ni’am, Sahron Romadhani Anjarwo
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 399-407

2. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian
kepustakaan (library research). Pendekatan ini dipilih karena kajian mengenai
pembagian Magasid al-Shari‘ah lebih menekankan pada analisis konseptual, pemikiran
tokoh, serta penggalian teori-teori yang bersumber dari literatur klasik maupun
kontemporer.

Sumber data dalam penelitian ini terdiri dari data primer dan data sekunder. Data
primer diperoleh dari karya-karya ulama yang secara khusus membahas Maqasid al-
Shari‘ah, seperti pemikiran Imam al-Ghazali, Imam al-Syatibi, Ibn ‘Ashur, serta tokoh-
tokoh kontemporer yang relevan. Sementara itu, data sekunder diperoleh dari buku,
jurnal ilmiah, artikel akademik, serta literatur lain yang berkaitan dengan konsep dan
pembagian Maqasid al-Shari‘ah.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi, yaitu dengan
menelusuri, mengumpulkan, dan mengkaji berbagai literatur yang relevan dengan fokus
penelitian. Literatur tersebut kemudian diklasifikasikan berdasarkan tema pembahasan
yang berkaitan dengan konsep dasar, klasifikasi, serta perkembangan pemikiran tentang
pembagian Magasid al-Shar1‘ah.

Adapun teknik analisis data menggunakan metode analisis deskriptif-analitis.

Peneliti mendeskripsikan konsep pembagian Maqasid al-Shariah sebagaimana
dipaparkan dalam berbagai literatur, kemudian menganalisis perbedaan dan persamaan
pandangan para ulama. Selain itu, penelitian ini juga menggunakan pendekatan
komparatif, yaitu membandingkan klasifikasi Maqasid al-Shari‘ah menurut beberapa
tokoh guna memperoleh pemahaman yang komprehensif dan sistematis.
Untuk menjaga validitas data, penelitian ini menggunakan teknik triangulasi sumber,
yaitu membandingkan berbagai referensi yang memiliki kesamaan tema agar diperoleh
data yang akurat dan dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah. Dengan metode
tersebut, penelitian ini diharapkan mampu memberikan gambaran yang jelas dan
mendalam mengenai pembagian Maqasid al-Shari‘ah dalam kajian hukum Islam.

3. PEMBAHASAN

Pentingnya studi Maqasid al-Syari‘ah dalam konteks kontemporer tidak dapat
diragukan lagi. Dalam era globalisasi yang ditandai dengan kompleksitas permasalahan
modern, pendekatan hukum yang semata-mata bersifat tekstual sering kali menemui
kebuntuan. Dalam kondisi demikian, Maqgasid al-Syariah hadir sebagai solusi
metodologis yang memadukan kesetiaan terhadap teks-teks suci dengan responsivitas
terhadap konteks kekinian. Maqasid al-Syari‘ah berperan sebagai “jiwa” hukum Islam
yang memberikan dimensi kontekstual dalam menjawab berbagai persoalan
kontemporer.

Secara historis, pemikiran Maqasid al-Syari‘ah mulai berkembang sejak abad ke-4
Hijriyah dengan munculnya tokoh-tokoh seperti Abu Abdullah al-Turmudhi al-Hakim (w.
320 H) dan Abu Bakr al-Qaffal al-Shashi (w. 365 H) yang menulis karya-karya khusus
mengenai tujuan-tujuan syariat. Perkembangan yang lebih signifikan terjadi pada abad
ke-5 Hijriyah melalui kontribusi Imam al-Haramain al-Juwaini (w. 478 H) yang
memperkenalkan konsep tiga tingkatan kebutuhan manusia dalam syariat, yaitu
daruriyyat (kebutuhan primer), hajiyyat (kebutuhan sekunder), dan tahsiniyyat
(kebutuhan tersier).

1173



Muhammad Dzunni’am Mubarok, Ahmad Farhan Ni’am, Sahron Romadhani Anjarwo
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 399-407

Puncak perkembangan Magqasid al-Syari‘ah klasik terjadi pada abad ke-8 Hijriyah
melalui karya monumental Imam Abu Ishaq al-Shatibi (w. 790 H) dalam kitab al-
Muwafaqat. Al-Shatibi tidak hanya mensistematisasikan pemikiran maqasid sebelumnya,
tetapi juga menjadikannya sebagai kerangka metodologis yang komprehensif dalam
memahami tujuan-tujuan syariat. Namun, pasca al-Shatibi, kajian maqasid mengalami
stagnasi dalam kurun waktu yang cukup panjang hingga kembali mengalami revitalisasi
melalui kontribusi Muhammad Thahir Ibn ‘Ashur (w. 1973 M) pada abad ke-14 Hijriyah
melalui karyanya Maqasid al-Syari‘ah al-Islamiyyabh.

Dalam konteks kekinian, kajian Maqasid al-Syari‘ah menghadapi tantangan
sekaligus peluang yang cukup kompleks. Di satu sisi, terdapat kecenderungan sebagian
kalangan memahami teks-teks syariat secara literal dan ahistoris, sehingga berpotensi
mengabaikan tujuan substantif hukum Islam. Di sisi lain, perkembangan zaman menuntut
adanya pembacaan yang kontekstual terhadap teks-teks tersebut tanpa mengabaikan
prinsip-prinsip dasar syariat.

a. Pembagian Berdasarkan Tujuan

Jika dilihat dari tujuan atau kehendak, maqgasid al-shari‘ah ini terbagi kepada dua
macam, yaitu maqasid al-Shari’ dan maqasid al-mukallaf. Maqasid al-Shari’ (Tujuan
Pembuat Hukum). Maqasid al-Shari’ ini adalah maksud-maksud yang dikehendaki oleh
pembuat hukum (Allah; al-Shari’) dengan ditetapkannya suatu aturan hukum Maqasid al-
Mukallaf (Tujuan Subjek Hukum)

Mencakup maksud-maksud yang diinginkan manusia dalam segala aspek
kehidupannya, baik dalam bidang ibadah, muamalah, maupun sosial, selama sesuai
dengan prinsip syariah

b. Pembagian Berdasarkan Tingkat Kebutuhan
1) Al-Daruriyah (Kebutuhan Primer)
Meliputi lima unsur pokok (al-ustul al-khamsah):

a) Pemeliharaan agama (hifz al-din)

b) Pemeliharaan jiwa (hifz al-nafs)

c) Pemeliharaan akal (hifz al-‘aql)

d) Pemeliharaan keturunan (hifz al-nasl)

e) Pemeliharaan harta (hifz al-mal)

2) Al-Hajiyah (Kebutuhan Sekunder)

Kebutuhan al-hajiyah adalah kebutuhan pendukung (sekunder) atau diperlukannya
kemaslahatan tersebut untuk menghindari kesulitan (masyaqqah). Apabila kebutuhan ini
tidak terpenuhi, maka tidak sampai merusak kehidupan manusia, tetapi hanya
mendapatkan kesulitan. Adapun contoh dalam praktiknya adalah seperti diberikannya
rukhsah (keringanan), seperti berbuka puasa saat sakit atau musafir (untuk menjaga jiwa
dan akal), dihalalkannya jual beli salam (pesan) untuk memudahkan transaksi (untuk
menjaga harta), dan diberikannya hak khulu’ dalam pernikahan untuk menghindari
permusuhan (untuk menjaga keturunan dan jiwa).

3) Al-Tahsiniyah (Kebutuhan Tersier)

Kebutuhan al-Tahsiniyah adalah kebutuhan penunjang (tersier) atau di dalamnya
terdapat kemaslahatan pelengkap dan sebagai penyempurnaan dari dua kemaslahatan
sebelumnya. Apabila kemaslahatan ini tidak terpenubhi, tidak akan mempersulit, apalagi
sampai merusak kehidupan manusia, tetapi hanya menyebabkan tidak lengkap atau tidak
sempurnanya kemaslahatan yang diperoleh. Adapun contoh dalam praktiknya adalah
seperti anjuran berbusana yang menutup aurat dengan pakaian yang indah, etika makan
dan minum seperti membaca bismillah dan makan dengan tangan kanan, serta larangan
jual beli yang mengandung gharar (ketidakpastian) yang kecil.

1174



Muhammad Dzunni’am Mubarok, Ahmad Farhan Ni’am, Sahron Romadhani Anjarwo
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 399-407

c. Pembagian dari Sisi Kekuatan dan Pengaruhnya terhadap Hukum

Pembagian ini melihat seberapa kuat pengaruh suatu magasid dalam menetapkan

atau membatalkan sebuah hukum.
1) Magqasid Qat’iyyah

Pengertian: Tujuan syariat yang didasarkan pada dalil-dalil yang pasti (qat'i), baik
dari sisi penunjukan maknanya (dalalah) maupun sumbernya (tsubut). Maqasid jenis ini
bersifat final dan tidak boleh diabaikan.

Pengaruh terhadap Hukum: Hukum yang berdasar pada maqgasid ini bersifat tetap
dan wajib dijalankan. Seperti praktik tujuan disyariatkannya hudid (hukuman potong
tangan untuk pencuri) adalah untuk hifz al-mal (menjaga harta). Hal ini didasarkan pada
ayat-ayat Al-Qur'an yang qat’i. Oleh karena itu, hukum potong tangan tidak bisa
dibatalkan dengan alasan kemaslahatan lain yang bersifat dugaan.

2) Magqasid Zanniyyah

Pengertian: Tujuan syariat yang didasarkan pada dalil-dalil yang masih
mengandung dugaan (zanni), baik dari sisi penunjukan maknanya maupun sumbernya.
Ruang ijtihad sangat terbuka di sini.

Pengaruh terhadap Hukum: Hukum yang berdasar pada maqasid ini bisa berubah
sesuai dengan perubahan zaman, tempat, kondisi, dan ijtihad para ulama. Seperti halnya
tujuan dari larangan jual beli gharar (penipuan) adalah untuk menjaga harta. Namun,
seberapa besar kadar gharar yang dapat ditolerir dalam suatu transaksi modern (seperti
asuransi atau saham) adalah wilayah zanni yang membutuhkan ijtihad para ahli dengan
tetap berpedoman pada maqasid tersebut. Konsep ini banyak dibahas dalam usul fikih,
khususnya ketika membahas kaidah-kaidah usul (qawa‘id usuliyyah).

d. Pembagian dari Sisi Cakupan (Js«4l))

Pembagian ini melihat sejauh mana cakupan kemaslahatan yang ingin dicapai.

Pengertian: Tujuan syariat yang bersifat universal dan mencakup seluruh aspek
kehidupan umat manusia, baik muslim maupun non-muslim.

Contoh: Seluruh lima kebutuhan primer (al-dharuriyyat al-khams) adalah maqasid
‘ammah. Misalnya, larangan membunuh berlaku untuk semua orang, dan menjaga harta
juga berlaku dalam transaksi dengan non-muslim.

1) Magqgasid Khassah (Tujuan Khusus)

Pengertian: Tujuan syariat yang terkait dengan bidang, kelompok, atau keadaan
tertentu.

Contoh: Magqgasid al-Usrah (Tujuan Keluarga), seperti tujuan disyariatkannya
nafkah, waris, dan perwalian untuk menciptakan keluarga yang sakinah.

Magqasid al-Qada’ (Tujuan Peradilan), seperti menegakkan keadilan, menghilangkan
permusuhan, dan menyelesaikan sengketa.

2) Magqasid al-Ahkam (Tujuan Hukum Khusus)

Pengertian: Tujuan yang ingin dicapai dari suatu hukum atau ibadah tertentu. Ini
adalah level yang paling spesifik.

Seperti halnya tujuan shalat adalah untuk mencegah perbuatan keji dan mungkar
sesuai pemahaman (QS. Al-‘Ankabut: 45). Tujuan puasa adalah untuk membentuk
ketakwaan sesuai pemahaman (QS. Al-Baqarah: 183). Tujuan larangan riba adalah untuk
menjaga keadilan dalam transaksi ekonomi dan mencegah eksploitasi sesuai pemahaman
(QS. Al-Bagarah: 275-279).

e. Pembagian dari Sisi Kekuatan

Pembagian ini mirip dengan poin kedua, tetapi lebih menekankan pada hierarki

kekuatan hukum yang lahir dari maqasid tersebut.
1) Magqasid Asliyyah (Hukum yang Pasti)

1175



Muhammad Dzunni’am Mubarok, Ahmad Farhan Ni’am, Sahron Romadhani Anjarwo
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 399-407

Magqasid Asliyyah adalah maksud-maksud hukum yang sudah pasti (qat’l), karena
eksistensinya didukung secara berturut-turut oleh dalil dan teks-teks yang pasti pula dari
suatu hukum. Ini adalah “jiwa” dari hukum tersebut. Contoh: Tujuan utama zakat adalah
membersihkan harta dan jiwa (tazkiyah), serta menciptakan keadilan sosial dan
solidaritas (hifz al-mal dalam arti positif).

2) Magqasid Al-Zanniyah (Hukum yang Tidak Pasti)

Al-Magqasid Al-Zanniyah adalah maksud-maksud yang tidak mencapai tingkat pasti
(qat'1), karena maksud-maksud ini diperoleh melalui penelitian dan pengkajian sehingga
terjadinya perbedaan pandangan dan pendapat terhadap kedudukan Al-Maqasid Al-
Zanniyah. Contoh Al-Magqasid Al-Zanniyah ini seperti salah satu syarat akad nikah adalah
persetujuan kedua mempelai untuk menjadi suami istri. Syarat ini diperoleh melalui dalil
zanni tentang tujuan pernikahan tersebut adalah terjaganya kehidupan rumah tangga
yang harmonis.

Pembahasan ini sangat terkait dengan perbedaan antara ‘illah (sebab hukum yang
mempengaruhi hukum) dan hikmah (kebijaksanaan di balik hukum yang tidak selalu
mempengaruhi hukum). Dengan memahami berbagai pembagian ini, seseorang dapat
menganalisis hukum Islam dengan lebih komprehensif, dinamis, dan kontekstual, tanpa
meninggalkan prinsip-prinsip dasarnya yang bersifat tetap.

4. KESIMPULAN

Pemahaman terhadap pembagian Magqgasid al-Shari‘ah adalah kunci untuk
menerapkan hukum Islam secara dinamis dan kontekstual. Pembagian utamanya
mencakup:

a) Hierarki Kebutuhan: Daruriyyat (primer: jaga agama, jiwa, akal, keturunan, harta),
Hajiyyat (sekunder: hilangkan kesulitan), dan Tahsiniyyat (tersier: sempurnakan
kehidupan).

b) Kekuatan Hukum: Maqgashid Qat'iyyah (berdasar dalil pasti, hukum tetap)
dan Zhanniyyah (berdasar dalil dugaan, ruang ijtihad terbuka).

c) Cakupan: Mulai dari tujuan universal (seperti menjaga nyawa) hingga tujuan
spesifik dari suatu hukum (seperti tujuan puasa).

Dengan kerangka ini, Maqasid al-Shari‘ah berfungsi sebagai panduan metodologis
untuk menjawab masalah kontemporer, menentukan prioritas hukum, dan melakukan
ijtihad, sehingga hukum Islam tetap relevan tanpa mengabaikan prinsip dasarnya.

5. DAFTARPUSTAKA

Abi Ishaq al-Shatibi, al-Muwafaqat fi Usal al-Shari‘ah, Jilid I, Vol II (al-Mamlakah al
‘Arabiyah al-Su‘tidiyah: Wuzarat al-Shu’iin al-Islamiyah wa al-Awqaf wa al-Da‘wah
wa al-Irshad, 3

Muhammad husayn, al-Tanzir al-Magqgasidi ‘ind al-Imam Muhammad tahir ibn ‘Ashir
(Jaza’ir: Wuzarat al-Ta‘ltm al-*Alf wa al-Bahath al-‘Ilm, 2003), 95.

Nir al-Din ibn Mukhtar al-Khadimi, al-Ijtihad al-Maqasidi: hujiyatuhu dawabituhu
Majalatuhu (Qatar: Wuzarat al-Awqaf wa al-Shu’tin al-Islamiyah, 1998), 53.

Al-Khadimi, al-Ijtihad al-Maqasidi, 53.

Ibid.,54

Abi Ishaq al-Shatibi, al-Muwafaqat fi Usal al-Shari‘ah, Jilid 11, Vol. IV (al-Mamlakah al-
Su‘tdiyah al-‘Arabiyah: Wuzarat al-Shu’iin al-Islamiyah, t.th.), 148-149. 8

Abii hamid Muhammad ibn Muhammad ibn Muhammad al-Ghazali, al-Mustasfa f1 ‘Ilm al-

1176



Muhammad Dzunni’am Mubarok, Ahmad Farhan Ni’am, Sahron Romadhani Anjarwo
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 399-407

Usil (Beirut-Lebanon: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah, 2000), 174.

Bayyah, ‘Abdullah ibn. ‘Alagat Maqasid al-Shari‘ah bi Usil al-Figh. London: Markaz
Dirasat Maqasid al-Shari‘ah al-Islamiyah, 2006.

Abd al-Majid al-Najjar, Maqasid al-Shari‘ah bi Ab‘ad al-Jadid (Beirut: Dar al-Gharb al-
Islami, 2008), 39.

1177



