
1172  
   

 
 

STRUKTUR PEMBAGIAN MAQĀṢID AL-SHARĪ‘AH KONTEMPORER 
 

 Muhammad Dzunni’am Mubarok1, Ahmad Farhan Ni’am2, Sahron Romadhani Anjarwo3 
Pendidikan Bahasa Arab, Institut Agama Islam Bani Fattah, Tambakberas Jombang 

E-mail: nganjuk131@gmail.com1, niamluna20@gmail.com2, zarzaroh3@gmail.com3 

 
ABSTRAK Konsep Maqashid Syariah tidak dapat dipahami secara utuh tanpa pemahaman yang  

komprehensif mengenai strukturnya. Karya ini berfokus pada analisis terhadap 
pembagian Maqashid Syariah, dengan menitikberatkan pada hierarki dan implikasi 
praktis dari setiap tingkatannya. Melalui pendekatan analitis-kritis terhadap 
pemikiran para ulama klasik seperti Al-Ghazali dan Asy-Syatibi. Artikel ini 
menguraikan bahwa inti dari pembagian Maqashid adalah penjenjangan tujuan 
hukum berdasarkan tingkat urgensi dan dampaknya bagi kehidupan manusia.  
Jika dilihat dari tujuan atau kehendak, maqāṣid al-sharī‘ah ini terbagi kepada dua 
macam yaitu maqāṣid al-Shāri’ dan maqāṣid al-mukallaf yang berfungsi sebagai 
panduan dalam menyelesaikan konflik hukum dan menentukan prioritas dalam 
pembangunan hukum. Artikel ini menyimpulkan bahwa penguasaan terhadap 
pembagian Maqashid ini bukan hanya bersifat teoritis, melainkan sebuah keharusan 
metodologis untuk merespons problematika kontemporer secara lebih dinamis, 
adaptif, dan tetap berpegang pada ruh syariat. 
 

Kata kunci Maqashid Syariah, Klasifikasi Maqashid, Ijtihad Kontemporer.  

  
ABSTRACT The concept of Maqasid Sharia cannot be fully understood without a comprehensive 

understanding of its structure. This work focuses on analyzing the division of Maqasid 
Sharia, emphasizing the hierarchy and practical implications of each level. Through a 
critical-analytical approach to the thought of classical scholars such as Al-Ghazali and 
Ash-Syatibi, this article explains that the core of the division of Maqasid is the hierarchy 
of legal objectives based on their urgency and impact on human life. 
From the perspective of purpose or intention, Maqasid al-Sharī‘ah is divided into two 
types: Maqasid al-Shari’ and Maqasid al-mukallaf, which serve as guidelines for 
resolving legal conflicts and determining priorities in legal development. This article 
concludes that mastering this division of Maqasid is not merely theoretical but a 
methodological necessity to respond to contemporary problems in a more dynamic, 
adaptive manner, while remaining true to the spirit of Sharia. 
 

Keywords Maqashid Syariah, Classification of Maqashid, Contemporary Ijtihad.  

 
 
1. PENDAHULUAN  
    

Maqashid Syariah merupakan salah satu disiplin ilmu penting dalam hukum Islam 
yang berfokus pada tujuan-tujuan universal syariat. Pemahaman terhadap klasifikasi 
Maqashid Syariah memungkinkan para ulama dan praktisi hukum Islam untuk 
menerapkan hukum secara lebih kontekstual dan relevan dengan perkembangan zaman. 
Konsep ini tidak hanya merepresentasikan esensi dan hakikat syariat Islam, tetapi juga 
menjadi landasan filosofis bagi seluruh bangunan hukum Islam. Secara terminologis, 
Maqashid Syariah dapat dipahami sebagai tujuan-tujuan utama yang hendak dicapai 
melalui penerapan syariat Islam, yang berpusat pada pencapaian kemaslahatan manusia 
(jalb al-mashalih) dan penolakan terhadap kerusakan (dar' al-mafasid). 

 

 

  

 

https://journaledutech.com/index.php/great 

Global Research and Innovation Journal (GREAT) 

Volume 2, Nomor 1, 2026, Hal. 1172-1177 

ISSN : 3090-3289 
  

mailto:nganjuk131@gmail.com
mailto:niamluna20@gmail.com2
mailto:zarzaroh3@gmail.com


Muhammad Dzunni’am Mubarok, Ahmad Farhan Ni’am, Sahron Romadhani Anjarwo  

Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 399-407  

  

1173   
   

2.       METODE PENELITIAN 
  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 
kepustakaan (library research). Pendekatan ini dipilih karena kajian mengenai 
pembagian Maqāṣid al-Sharī‘ah lebih menekankan pada analisis konseptual, pemikiran 
tokoh, serta penggalian teori-teori yang bersumber dari literatur klasik maupun 
kontemporer. 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri dari data primer dan data sekunder. Data 
primer diperoleh dari karya-karya ulama yang secara khusus membahas Maqāṣid al-
Sharī‘ah, seperti pemikiran Imam al-Ghazali, Imam al-Syatibi, Ibn ‘Ashur, serta tokoh-
tokoh kontemporer yang relevan. Sementara itu, data sekunder diperoleh dari buku, 
jurnal ilmiah, artikel akademik, serta literatur lain yang berkaitan dengan konsep dan 
pembagian Maqāṣid al-Sharī‘ah. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi, yaitu dengan 
menelusuri, mengumpulkan, dan mengkaji berbagai literatur yang relevan dengan fokus 
penelitian. Literatur tersebut kemudian diklasifikasikan berdasarkan tema pembahasan 
yang berkaitan dengan konsep dasar, klasifikasi, serta perkembangan pemikiran tentang 
pembagian Maqāṣid al-Sharī‘ah. 

Adapun teknik analisis data menggunakan metode analisis deskriptif-analitis. 
Peneliti mendeskripsikan konsep pembagian Maqāṣid al-Sharī‘ah sebagaimana 
dipaparkan dalam berbagai literatur, kemudian menganalisis perbedaan dan persamaan 
pandangan para ulama. Selain itu, penelitian ini juga menggunakan pendekatan 
komparatif, yaitu membandingkan klasifikasi Maqāṣid al-Sharī‘ah menurut beberapa 
tokoh guna memperoleh pemahaman yang komprehensif dan sistematis. 
Untuk menjaga validitas data, penelitian ini menggunakan teknik triangulasi sumber, 
yaitu membandingkan berbagai referensi yang memiliki kesamaan tema agar diperoleh 
data yang akurat dan dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah. Dengan metode 
tersebut, penelitian ini diharapkan mampu memberikan gambaran yang jelas dan 
mendalam mengenai pembagian Maqāṣid al-Sharī‘ah dalam kajian hukum Islam. 
 
3.        PEMBAHASAN 
  

 Pentingnya studi Maqāṣid al-Syarī‘ah dalam konteks kontemporer tidak dapat 
diragukan lagi. Dalam era globalisasi yang ditandai dengan kompleksitas permasalahan 
modern, pendekatan hukum yang semata-mata bersifat tekstual sering kali menemui 
kebuntuan. Dalam kondisi demikian, Maqāṣid al-Syarī‘ah hadir sebagai solusi 
metodologis yang memadukan kesetiaan terhadap teks-teks suci dengan responsivitas 
terhadap konteks kekinian. Maqāṣid al-Syarī‘ah berperan sebagai “jiwa” hukum Islam 
yang memberikan dimensi kontekstual dalam menjawab berbagai persoalan 
kontemporer. 

Secara historis, pemikiran Maqāṣid al-Syarī‘ah mulai berkembang sejak abad ke-4 
Hijriyah dengan munculnya tokoh-tokoh seperti Abu Abdullah al-Turmudhi al-Hakim (w. 
320 H) dan Abu Bakr al-Qaffal al-Shashi (w. 365 H) yang menulis karya-karya khusus 
mengenai tujuan-tujuan syariat. Perkembangan yang lebih signifikan terjadi pada abad 
ke-5 Hijriyah melalui kontribusi Imam al-Haramain al-Juwaini (w. 478 H) yang 
memperkenalkan konsep tiga tingkatan kebutuhan manusia dalam syariat, yaitu 
ḍarūriyyāt (kebutuhan primer), ḥājiyyāt (kebutuhan sekunder), dan taḥsīniyyāt 
(kebutuhan tersier). 



Muhammad Dzunni’am Mubarok, Ahmad Farhan Ni’am, Sahron Romadhani Anjarwo  

Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 399-407  

  

1174   
   

Puncak perkembangan Maqāṣid al-Syarī‘ah klasik terjadi pada abad ke-8 Hijriyah 
melalui karya monumental Imam Abu Ishaq al-Shatibi (w. 790 H) dalam kitab al-
Muwāfaqāt. Al-Shatibi tidak hanya mensistematisasikan pemikiran maqāṣid sebelumnya, 
tetapi juga menjadikannya sebagai kerangka metodologis yang komprehensif dalam 
memahami tujuan-tujuan syariat. Namun, pasca al-Shatibi, kajian maqāṣid mengalami 
stagnasi dalam kurun waktu yang cukup panjang hingga kembali mengalami revitalisasi 
melalui kontribusi Muhammad Thahir Ibn ‘Ashur (w. 1973 M) pada abad ke-14 Hijriyah 
melalui karyanya Maqāṣid al-Syarī‘ah al-Islāmiyyah.  

Dalam konteks kekinian, kajian Maqāṣid al-Syarī‘ah menghadapi tantangan 
sekaligus peluang yang cukup kompleks. Di satu sisi, terdapat kecenderungan sebagian 
kalangan memahami teks-teks syariat secara literal dan ahistoris, sehingga berpotensi 
mengabaikan tujuan substantif hukum Islam. Di sisi lain, perkembangan zaman menuntut 
adanya pembacaan yang kontekstual terhadap teks-teks tersebut tanpa mengabaikan 
prinsip-prinsip dasar syariat.  

a. Pembagian Berdasarkan Tujuan 
Jika dilihat dari tujuan atau kehendak, maqāṣid al-sharī‘ah ini terbagi kepada dua 

macam, yaitu maqāṣid al-Shāri’ dan maqāṣid al-mukallaf. Maqāṣid al-Shāri’ (Tujuan 
Pembuat Hukum). Maqāṣid al-Shāri’ ini adalah maksud-maksud yang dikehendaki oleh 
pembuat hukum (Allah; al-Shāri’) dengan ditetapkannya suatu aturan hukum Maqāṣid al-
Mukallaf (Tujuan Subjek Hukum) 

Mencakup maksud-maksud yang diinginkan manusia dalam segala aspek 
kehidupannya, baik dalam bidang ibadah, muamalah, maupun sosial, selama sesuai 
dengan prinsip syariah 

b. Pembagian Berdasarkan Tingkat Kebutuhan 
1) Al-Darūrīyah (Kebutuhan Primer) 

Meliputi lima unsur pokok (al-uṣūl al-khamsah): 
a) Pemeliharaan agama (ḥifẓ al-dīn) 
b) Pemeliharaan jiwa (ḥifẓ al-nafs) 
c) Pemeliharaan akal (ḥifẓ al-‘aql) 
d) Pemeliharaan keturunan (ḥifẓ al-nasl) 
e) Pemeliharaan harta (ḥifẓ al-māl) 

2)  Al-Hājīyah (Kebutuhan Sekunder) 
Kebutuhan al-ḥājīyah adalah kebutuhan pendukung (sekunder) atau diperlukannya 

kemaslahatan tersebut untuk menghindari kesulitan (masyaqqah). Apabila kebutuhan ini 
tidak terpenuhi, maka tidak sampai merusak kehidupan manusia, tetapi hanya 
mendapatkan kesulitan. Adapun contoh dalam praktiknya adalah seperti diberikannya 
rukhsah (keringanan), seperti berbuka puasa saat sakit atau musafir (untuk menjaga jiwa 
dan akal), dihalalkannya jual beli salam (pesan) untuk memudahkan transaksi (untuk 
menjaga harta), dan diberikannya hak khulu’ dalam pernikahan untuk menghindari 
permusuhan (untuk menjaga keturunan dan jiwa). 

3) Al-Taḥsīnīyah (Kebutuhan Tersier) 
Kebutuhan al-Taḥsīnīyah adalah kebutuhan penunjang (tersier) atau di dalamnya 

terdapat kemaslahatan pelengkap dan sebagai penyempurnaan dari dua kemaslahatan 
sebelumnya. Apabila kemaslahatan ini tidak terpenuhi, tidak akan mempersulit, apalagi 
sampai merusak kehidupan manusia, tetapi hanya menyebabkan tidak lengkap atau tidak 
sempurnanya kemaslahatan yang diperoleh. Adapun contoh dalam praktiknya adalah 
seperti anjuran berbusana yang menutup aurat dengan pakaian yang indah, etika makan 
dan minum seperti membaca bismillah dan makan dengan tangan kanan, serta larangan 
jual beli yang mengandung gharar (ketidakpastian) yang kecil. 



Muhammad Dzunni’am Mubarok, Ahmad Farhan Ni’am, Sahron Romadhani Anjarwo  

Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 399-407  

  

1175   
   

c. Pembagian dari Sisi Kekuatan dan Pengaruhnya terhadap Hukum 
Pembagian ini melihat seberapa kuat pengaruh suatu maqāṣid dalam menetapkan 

atau membatalkan sebuah hukum. 
1) Maqāṣid Qaṭ’iyyah 

Pengertian: Tujuan syariat yang didasarkan pada dalil-dalil yang pasti (qaṭ’i), baik 
dari sisi penunjukan maknanya (dalālah) maupun sumbernya (tsubūt). Maqāṣid jenis ini 
bersifat final dan tidak boleh diabaikan. 

Pengaruh terhadap Hukum: Hukum yang berdasar pada maqāṣid ini bersifat tetap 
dan wajib dijalankan. Seperti praktik tujuan disyariatkannya ḥudūd (hukuman potong 
tangan untuk pencuri) adalah untuk ḥifẓ al-māl (menjaga harta). Hal ini didasarkan pada 
ayat-ayat Al-Qur’an yang qaṭ’i. Oleh karena itu, hukum potong tangan tidak bisa 
dibatalkan dengan alasan kemaslahatan lain yang bersifat dugaan. 

2) Maqāṣid Ẓanniyyah 
Pengertian: Tujuan syariat yang didasarkan pada dalil-dalil yang masih 

mengandung dugaan (ẓannī), baik dari sisi penunjukan maknanya maupun sumbernya. 
Ruang ijtihad sangat terbuka di sini. 

Pengaruh terhadap Hukum: Hukum yang berdasar pada maqāṣid ini bisa berubah 
sesuai dengan perubahan zaman, tempat, kondisi, dan ijtihad para ulama. Seperti halnya 
tujuan dari larangan jual beli gharar (penipuan) adalah untuk menjaga harta. Namun, 
seberapa besar kadar gharar yang dapat ditolerir dalam suatu transaksi modern (seperti 
asuransi atau saham) adalah wilayah ẓannī yang membutuhkan ijtihad para ahli dengan 
tetap berpedoman pada maqāṣid tersebut. Konsep ini banyak dibahas dalam uṣūl fikih, 
khususnya ketika membahas kaidah-kaidah uṣūl (qawā‘id uṣūliyyah). 

d. Pembagian dari Sisi Cakupan (الشمول) 
Pembagian ini melihat sejauh mana cakupan kemaslahatan yang ingin dicapai. 
Pengertian: Tujuan syariat yang bersifat universal dan mencakup seluruh aspek 

kehidupan umat manusia, baik muslim maupun non-muslim. 
Contoh: Seluruh lima kebutuhan primer (al-dharūriyyāt al-khams) adalah maqāṣid 

‘āmmah. Misalnya, larangan membunuh berlaku untuk semua orang, dan menjaga harta 
juga berlaku dalam transaksi dengan non-muslim. 

1) Maqāṣid Khāṣṣah (Tujuan Khusus) 
Pengertian: Tujuan syariat yang terkait dengan bidang, kelompok, atau keadaan 

tertentu. 
Contoh: Maqāṣid al-Usrah (Tujuan Keluarga), seperti tujuan disyariatkannya 

nafkah, waris, dan perwalian untuk menciptakan keluarga yang sakinah. 
Maqāṣid al-Qaḍā’ (Tujuan Peradilan), seperti menegakkan keadilan, menghilangkan 

permusuhan, dan menyelesaikan sengketa. 
2) Maqāṣid al-Aḥkām (Tujuan Hukum Khusus) 

Pengertian: Tujuan yang ingin dicapai dari suatu hukum atau ibadah tertentu. Ini 
adalah level yang paling spesifik. 

Seperti halnya tujuan shalat adalah untuk mencegah perbuatan keji dan mungkar 
sesuai pemahaman (QS. Al-‘Ankabūt: 45). Tujuan puasa adalah untuk membentuk 
ketakwaan sesuai pemahaman (QS. Al-Baqarah: 183). Tujuan larangan riba adalah untuk 
menjaga keadilan dalam transaksi ekonomi dan mencegah eksploitasi sesuai pemahaman 
(QS. Al-Baqarah: 275–279). 
e. Pembagian dari Sisi Kekuatan 

Pembagian ini mirip dengan poin kedua, tetapi lebih menekankan pada hierarki 
kekuatan hukum yang lahir dari maqāṣid tersebut. 

1) Maqāṣid Aṣliyyah (Hukum yang Pasti) 



Muhammad Dzunni’am Mubarok, Ahmad Farhan Ni’am, Sahron Romadhani Anjarwo  

Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 399-407  

  

1176   
   

Maqāṣid Aṣliyyah adalah maksud-maksud hukum yang sudah pasti (qaṭ’ī), karena 
eksistensinya didukung secara berturut-turut oleh dalil dan teks-teks yang pasti pula dari 
suatu hukum. Ini adalah “jiwa” dari hukum tersebut. Contoh: Tujuan utama zakat adalah 
membersihkan harta dan jiwa (tazkiyah), serta menciptakan keadilan sosial dan 
solidaritas (ḥifẓ al-māl dalam arti positif). 

2) Maqāṣid Al-Ẓannīyah (Hukum yang Tidak Pasti) 
Al-Maqāṣid Al-Ẓannīyah adalah maksud-maksud yang tidak mencapai tingkat pasti 

(qaṭ’ī), karena maksud-maksud ini diperoleh melalui penelitian dan pengkajian sehingga 
terjadinya perbedaan pandangan dan pendapat terhadap kedudukan Al-Maqāṣid Al-
Ẓannīyah. Contoh Al-Maqāṣid Al-Ẓannīyah ini seperti salah satu syarat akad nikah adalah 
persetujuan kedua mempelai untuk menjadi suami istri. Syarat ini diperoleh melalui dalil 
ẓannī tentang tujuan pernikahan tersebut adalah terjaganya kehidupan rumah tangga 
yang harmonis. 

Pembahasan ini sangat terkait dengan perbedaan antara ‘illah (sebab hukum yang 
mempengaruhi hukum) dan ḥikmah (kebijaksanaan di balik hukum yang tidak selalu 
mempengaruhi hukum). Dengan memahami berbagai pembagian ini, seseorang dapat 
menganalisis hukum Islam dengan lebih komprehensif, dinamis, dan kontekstual, tanpa 
meninggalkan prinsip-prinsip dasarnya yang bersifat tetap.  
 

4.  KESIMPULAN  
  
Pemahaman terhadap pembagian Maqāṣid al-Sharī‘ah adalah kunci untuk 

menerapkan hukum Islam secara dinamis dan kontekstual. Pembagian utamanya 
mencakup: 

a) Hierarki Kebutuhan: Daruriyyat (primer: jaga agama, jiwa, akal, keturunan, harta), 
Hajiyyat (sekunder: hilangkan kesulitan), dan Tahsiniyyat (tersier:      sempurnakan 
kehidupan). 

b) Kekuatan Hukum: Maqashid Qat'iyyah (berdasar dalil pasti, hukum tetap)  
          dan Zhanniyyah (berdasar dalil dugaan, ruang ijtihad terbuka). 

c) Cakupan: Mulai dari tujuan universal (seperti menjaga nyawa) hingga tujuan 
spesifik dari suatu hukum (seperti tujuan puasa). 
Dengan kerangka ini, Maqāṣid al-Sharī‘ah berfungsi sebagai panduan metodologis 

untuk menjawab masalah kontemporer, menentukan prioritas hukum, dan melakukan 
ijtihad, sehingga hukum Islam tetap relevan tanpa mengabaikan prinsip dasarnya.  
 

5.  DAFTAR PUSTAKA   
  

  Abū Ishāq al-Shāṭibī, al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Sharī‘ah, Jilid I, Vol II (al-Mamlakah al 

‘Arabīyah al-Su‘ūdīyah:Wuzārat al-Shu’ūn al-Islāmīyah wa al-Awqāf wa al-Da‘wah 

wa al-Irshād, 3 

  Muḥammad ḥusayn, al-Tanẓīr al-Maqāṣidī ‘ind al-Imām Muḥammad ṭāhir ibn ‘Ashūr 

(Jazā’ir: Wuzārat al-Ta‘līm al-‘Ālī wa al-Baḥath al-‘Ilm, 2003), 95. 

  Nūr al-Dīn ibn Mukhtār al-Khādimī, al-Ijtihād al-Maqāṣidī: ḥujīyatuhu ḍawābiṭuhu 

Majālātuhu (Qatar: Wuzārat al-Awqāf wa al-Shu’ūn al-Islāmīyah, 1998), 53. 

 Al-Khādimī, al-Ijtihād al-Maqāṣidī, 53. 

  Ibid.,54 

  Abū Ishāq al-Shāṭibī, al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Sharī‘ah, Jilid II, Vol. IV (al-Mamlakah al-

Su‘ūdīyah al-‘Arabīyah: Wuzārat al-Shu’ūn al-Islāmīyah, t.th.), 148-149. 8 

  Abū ḥāmid Muḥammad ibn Muḥammad ibn Muḥammad al-Ghazālī, al-Mustaṣfā fī ‘Ilm al-



Muhammad Dzunni’am Mubarok, Ahmad Farhan Ni’am, Sahron Romadhani Anjarwo  

Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 399-407  

  

1177   
   

Uṣūl (Beirut-Lebanon: Dār al-Kutub al-‘Ilmīyah, 2000), 174. 

  Bayyah, ‘Abdullāh ibn. ‘Alāqat Maqāṣid al-Sharī‘ah bi Uṣūl al-Fiqh. London: Markaz 

Dirāsat Maqāṣid al-Sharī‘ah al-Islāmīyah, 2006. 

  Abd al-Majīd al-Najjār, Maqāṣid al-Sharī‘ah bi Ab‘ād al-Jadīd (Beirut: Dār al-Gharb al-

Islāmī, 2008), 39.  


