
1110  
   

 
   

PEMIKIRAN TAFSIR M. QURAISH SHIHAB DALAM TAFSIR AL-MISBAH 
 

Ahmad Fajar Ali1, Dedi Setiyawan2, Mochamad Hafid Zamroni3, Ahmad Salam Jazuli4, Moh Husaini5 
Manajemen Pendidikan Islam1,2, Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah3, Hukum Keluara Islam4, 

Pendidikan Bahasa Arab5, Institusi Agama Islam Bani Fattah, Tambakberas Jombang 
E-mail : *alali180800@gmail.com1 , Setiyawandedi2000@gmail.com2 , Hafidwilda2212@gmail.com3, 

salmantsuroyya313@gmail.com4, Husaini21320@gmail.com5  
 
 

ABSTRAK Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis corak penafsiran Muhammad 
Quraish Shihab dalam Tafsir al-Mishbah. Tafsir ini menjadi penting untuk dikaji 
sebagai salah satu produk tafsir Nusantara yang diterima oleh masyarakat luas. 
Dari analis awal terlihat bahwa Tafsir al-Mishbah menggunakan pendekatan 
multidisipliner dalam mengkaji dan menafsirkan al-Qur’an. Corak sosial 
kemasyarakatan, rasional, yang kemudian dianalisis secara mendalam (tahlili) 
juga menjadi karakteristik menonjol dalam tafsir ini. Ini bisa dilihat dari gaya 
penafsiran yang sering di perkuat data-data sejarah sebagai pelengkap data 
penafsiran atau terkadang data dari kitab lain misalnya Injil dan Taurat sebagai 
pembanding dalam mencoba memberikan penguat dalam argumen penafsiran 
terhadap ayat suci al-Qur’an. Upaya penafsiran jenis ini cukup berpengaruh 
dalam memahami al-Qur’an dewasa ini, walaupun progresivitas terhadap 
penafsiran baru diukur berdasarkan kemampuan masyarakat yang 
berkembang. 
 

Kata kunci Corak Penafsiran, Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah 
  
ABSTRACT This study aims to analyze the interpretive style of Muhammad Quraish Shihab in Tafsir 

al-Mishbah. This work is a crucial subject of study as one of the most widely accepted 
Indonesian (Nusantara) Qur'anic commentaries. Preliminary analysis indicates that 
Tafsir al-Mishbah employs a multidisciplinary approach in examining and interpreting 
the Qur'an. The prominent characteristics of this tafsir include a socio-communal and 
rational orientation, which is further explored through a deep analytical (tahlili) 
method. This is evident in an interpretive style that frequently incorporates historical 
data as complementary information, and occasionally utilizes references from other 
scriptures, such as the Bible and the Torah, as comparative tools to strengthen 
arguments regarding the holy verses. This interpretive approach significantly 
influences contemporary understanding of the Qur'an, even though the progressiveness 
of these new interpretations is measured against the evolving capacity of society. 
 

Keywords Interpretive Orientation / Nuance of Interpretation, Quraish Shihab, Tafsir Al-
Mishbah 

 
1. PENDAHULUAN  

    
Penafsiran al-Qur’an tidak mengenal kata berhenti (Arib, Khairiyah, Suryadinata, & 

Mokodenseho, 2022). Ṣālih li kulli zamān wa makān adalah sebuah ungkapan yang sering 
disematkan kepada al-Qur’an. Pernyataan ini diakui oleh ulama tafsir klasik, bahkan oleh 
ulama tafsir kontemporer. Sampai saat ini al- Qur’an diajarkan dengan berbagai metode 
dan penafsiran, namun ibarat laut atau langit yang luas dan dalam tidak pernah 
mengalami kekeringan atau batasnya walaupun telah, sedang dan akan terus dikaji dari 

 

 

  

 

https://journaledutech.com/index.php/great 

Global Research and Innovation Journal (GREAT) 

Volume 2, Nomor 1, 2026, Hal. 1110-1119 

ISSN : 3090-3289 
  

mailto:alali180800@gmail.com
mailto:Setiyawandedi2000@gmail.com2
mailto:Hafidwilda2212@gmail.com
mailto:salmantsuroyya313@gmail.com
mailto:Husaini21320@gmail.com


Ahmad Fajar Ali, Dedi Setiyawan, Mochamad Hafid Zamroni, Ahmad Salam Jazuli, Moh Husaini 
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1110-1119  

  

1111   
   

berbagai diskursus keilmuan yang ada (Mokodenseho, 2021b). Perkembangan penelitian 
tentang al- Qur’an bukan hanya terjadi di dunia Islam akan tetapi juga terjadi di Dunia 
Barat (Imani, 1998). 

Al-Qur’an sumber hukum Islam dapat berperan dan berfungsi dengan baik sebagai 
tuntunan, pedoman, dan petunjuk hidup untuk umat manusia terutama di era 
kontemporer ini. Maka tidaklah cukup jika al-Qur’an hanya sebagai sebuah bacaan dalam 
kehidupan sehari-hari tanpa dibarengi dengan upaya memahami maksud ayat-ayatnya. 
Mengungkap dan memahami al-Qur’an adalah upaya untuk mengungkap isi dan makna 
yang terkandung di dalamnya (Mokodenseho, 2021a). Dalam sisi yang lain, sejarah 
mencatat al-Qur’an yang sudah lebih dari 1400 tahun lalu merespon kondisi dan situasi 
sosial dan politik, budaya dan religiusitas masyarakat Arab tentunya juga sangat jauh beda 
dengan kehidupan dan kondisi saat ini, sehingga penting untuk melakukan reinterpretasi 
terhadap al-Qur’an dengan melihat dan mempertimbangkan kondisi di mana dan kapan 
al-Qur’an itu turun. Pernyataan ini senada dengan Abdullah (2000) bahwa perkembangan 
situasi sosial budaya, politik, ilmu pengetahuan dan revolusi informasi juga turut 
memberi andil dalam usaha memaknai teks-teks keagamaan. Oleh karena itu, Shahrur (w. 
2019) mengatakan al-Qur’an perlu ditafsirkan sesuai dengan tuntutan zaman kontemporer 
yang dihadapi oleh umat Islam dan umat manusia. Pemeliharaan dilakukan dengan 
pengkajian yang menyentuh realitas dan mencoba menyapa realitas lebih sensitif dan 
memfungsikannya dalam memahami realitas-realitas yang ada dengan interpretasi yang 
baru sesuai dengan keadaan setempat (Shihab, 2003). 
Berkaitan dengan proses memahami dan menafsirkan al-Qur’an, dalam bentangan sejarah 
banyak sarjana Muslim dari era klasik hingga kontemporer, yang berusaha merumuskan 
dan membuat metode penafsiran dengan baik, benar dan tepat. Dari situasi itulah 
bermunculan berbagai metode, gagasan, konsep dan disiplin keilmuan yang khususnya 
merespon diskursus penafsiran al-Qur’an, satu diantaranya adalah hermeneutika―yang 
dalam dasawarsa terakhir ini menjadi wacana unik dan menarik kajian studi Islam, tidak 
kurang dari karya- karya dalam studi al-Qur’an terutama yang menjamur di Indonesia 
yang bernuansa hermeneutika dan mengusung tema-tema kekinian. Misalnya, tema 
kesetaraan jender, metode keislaman, poligami, pluralisme, demokrasi, hukum, Ahli Kitab, 
dan lain sebagainya. 
 Salah satu yang menarik dari penafsiran kontemporer adalah Tafsir al- Mishbah 
karya Muhammad Quraish Shihab. Shihab (2002) mengatakan Muslim Indonesia mencintai 
dan mengagumi al-Qur’an tetapi sebagian dari mereka hanya kagum pada bacaan dan 
lantunan dengan menggunakan suara merdu. Kenyataan ini mengindikasikan bahwa al-
Qur’an hanya sekedar untuk dibaca, padahal harus disertai pemahaman dan penghayatan 
menggunakan akal dan hati untuk mengungkapkan pesan-pesannya. Al-Qur’an juga 
memberikan banyak motivasi agar manusia merenungi kandungan-kandungan al-Qur’an 
melalui dorongan untuk memberdayakan akal pikirannya. Tradisi tilāwah, qirā’ah dan 
tadabbur al-Qur’an merupakan upaya memahami dan mengamalkan al-Qur’an. 
 Beberapa tujuan Shihab menulis Tafsir al-Mishbah, diantaranya; pertama, 
memberikan langkah mudah bagi umat Islam dalam memahami isi dan kandungan al-
Qur’an dengan jalan menjelaskan secara rinci pesan-pesannya, serta tema-tema yang 
berkaitan dengan perkembangan kehidupan manusia. Shihab mengatakan walaupun 
banyak orang berminat memahami pesan-pesan al-Qur’an, namun ada kendala baik dari 
segi keterbatasan waktu, keilmuan, dan kelangkaan referensi sebagai bahan acuan. Kedua, 
kekeliruan umat Islam dalam memaknai fungsi al-Qur’an, misalnya tradisi membaca Q.S. 
Yasin berkali-kali tetapi tidak memahami apa yang mereka baca. Indikasi tersebut juga 
terlihat dengan banyaknya buku tentang fadhilah-fadhilah surat-surat al-Qur’an. Dari 



Ahmad Fajar Ali, Dedi Setiyawan, Mochamad Hafid Zamroni, Ahmad Salam Jazuli, Moh Husaini 
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1110-1119  

  

1112   
   

kenyataan tersebut perlu untuk memberikan bacaan baru yang menjelaskan tema-tema 
atau pesan-pesan al-Qur’an pada ayat-ayat yang mereka baca. Ketiga, kekeliruan itu tidak 
hanya merambah pada level masyarakat awam terhadap ilmu agama tetapi juga masyarakat 
terpelajar yang berkecimpung dalam dunia studi al-Qur’an. Apalagi, jika mereka 
membandingkan dengan karya ilmiah, banyak diantara mereka yang tidak mengetahui 
bahwa sistematika penulisan al-Qur’an mempunyai aspek pendidikan yang menyentuh. 
Keempat, dorongan umat Islam Indonesia yang menggugah hati dan membulatkan tekad 
Shihab untuk menulis karya tafsir (Shihab, 2002). Keempat tujuan ini adalah latar 
belakang Shihab menulis Tafsir al-Mishbah dengan cara menghidangkannya dalam bentuk 
tema- tema pokok dalam al-Qur’an, dan hal itu menunjukkan betapa serasinya ayat-ayat 
dan setiap surat dengan temanya (Shihab, 2002). Hal ini membantu dalam meluruskan 
pemahaman tentang tema-tema dalam al-Qur’an. 
  
2. METODE PENELITIAN   

 

Penelitian ini menggunakan metode deskriptif-analitis berbasis studi kepustakaan 
untuk membedah pemikiran Quraish Shihab melalui karya monumental seperti Tafsir Al-
Misbah. Data primer diolah menggunakan metode tafsir Maudhu’i (tematik) dan analisis 
isi untuk melacak latar belakang intelektual serta kerangka logika beliau. Pendekatan ini 
bertujuan memahami kontekstualisasi ayat dalam realitas sosial-budaya Indonesia yang 
bercorak Adabi Ijtima’i. 

Hasil analisis menarik berupa prinsip moderasi (wasathiyah) dan rasionalitas yang 
disinkronkan dengan problematika kontemporer. Melalui metode ini, konstruksi 
pemikiran beliau dipetakan secara sistematis guna menguji relevansi tafsirnya dalam 
menjawab tantangan zaman secara akademis dan humanis 
  
3.      PEMBAHASAN 

 

3.1 Biografi Mufassir (Quraisy syihab ) 
 Quraish Shihab lahir pada 16 Februari 1944 di Kabupaten Sidenreng Rampang, 

Sulawesi Selatan (Ghafur, 2008). Ia berasal dari keturunan Arab terpelajar. Shihab 
merupakan nama keluarganya (ayahnya) seperti lazimnya yang digunakan di wilayah Timur 
(anak benua India termasuk Indonesia). Shihab dibesarkan dalam lingkungan keluarga 
Muslim yang taat, pada usia sembilan tahun, ia terbiasa mengikuti ayahnya ketika 
mengajar. Ayahnya, Abdurrahman Shihab (1905-1986) merupakan sosok yang banyak 
membentuk kepribadian dan keilmuannya kelak. Ayahnya adalah profesor di bidang Tafsir 
dan pernah menjabat sebagai rektor IAIN Alauddin Ujung Pandang, dan pendiri 
Universitas Muslim Indonesia (UMI) Ujung Pandang. Shihab menamatkan pendidikannya 
di Jam’iyyah al-Khair Jakarta, yaitu sebuah lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia 
(Shihab, 1999). Di usia 6-7 tahun, Shihab diharuskan mendengar ayahnya mengajar al-
Qur’an. Dalam kondisi seperti ini, kecintaan seorang ayah terhadap ilmu merupakan 
sumber motivasi bagi dirinya terhadap studi al-Qur’an. Disamping ayahnya, peran ibunya 
juga tidak kalah penting terutama dalam mendorong dirinya belajar agama. Dorongan ibu 
inilah yang menjadi motivasi ketekunan dalam menuntut ilmu agama sampai membentuk 
kepribadiaannya yang kuat terhadap basis keislaman. Dengan melihat latar belakang 
keluarga yang sangat kuat dan disiplin, Ghafur (2008) mengatakan wajar jika kepribadian, 
keagamaan dan kecintaan, serta minatnya terhadap ilmu-ilmu agama dan studi al-Qur’an 



Ahmad Fajar Ali, Dedi Setiyawan, Mochamad Hafid Zamroni, Ahmad Salam Jazuli, Moh Husaini 
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1110-1119  

  

1113   
   

yang digeluti sejak kecil, dan selanjutnya didukung oleh latar belakang pendidikan yang 
dilaluinya, mengantarkan Shihab menjadi mufasir. 

 Shihab memulai pendidikan di kampung halamannya di Ujung Pandang, dan 
melanjutkan pendidikan menengah di Pondok Pesantren Dar al-Hadist al- Fiqhiyyah 
Malang. Kemudian pada 1958, Shihab berangkat ke Kairo Mesir untuk meneruskan 
pendidikannya di al-Azhar dan diterima di kelas II Tsanawiyyah. Selanjutnya pada 1967, 
Shihab meraih gelar Lc. (S1) pada Fakultas Ushuludin Jurusan Tafsir Hadis Universitas Al-
Azhar. Kemudian dia melanjutkan pendidikannya di fakultas yang sama, dan pada 1969, 
ia berhasil meraih gelar MA untuk spesialis Tafsir al-Qur’an dengan judul “al-I’jāz al- 
Tasyri’ li al-Qur’ān al-Karīm”. Pada 1980, Shihab melanjutkan pendidikanya di Universitas 
al-Azhar, dan menulis disertasi yang berjudul “Naẓm al-Durar li al- Baqā’ī Taḥqīq wa 
Dirāsah” sehingga pada tahun 1982 berhasil meraih gelar doktor dalam studi ilmu-ilmu al-
Qur’an dengan yudisium Summa Cumlaude, yang disertai dengan penghargaan tingkat 1 
(Mumtaz Ma’a Martabat al-Syaraf al-Ula). Dengan demikian, ia tercatat sebagai orang 
pertama dari Asia Tenggara yang meraih gelar tersebut (Shihab, 2003). 

 Setelah kembali ke Indonesia pada 1984, Shihab ditugaskan di Fakultas 
Ushuluddin dan Pascasarjana IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta. Pada 1995, ia dipercaya 
menjabat Rektor IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta. Jabatan tersebut memberikan peluang 
untuk merealisasikan gagasan-gagasannya, salah satu diantaranya melakukan penafsiran 
dengan menggunakan pendekatan multidisipliner, yaitu pendekatan yang melibatkan 
sejumlah ilmuwan dari berbagi bidang spesialisasi. Shihab sebagaimana dikutip 
Krippendorf (1980) mengatakan pendekatan multidisipliner akan lebih berhasil untuk 
mengungkapkan petunjuk-petunjuk al-Qur’an secara maksimal. 

 Selain di dalam kampus, M. Quraish Shihab memegang beberapa jabatan penting di 
luar kampus, antara lain: Ketua Majlis Ulama Indonesia (MUI) Pusat sejak 1984, anggota 
Lajnah Pentashih al-Qur’an Departemen Agama sejak 1989. Selain itu, Shihab banyak 
berkecimpung dalam berbagai organisasi profesional seperti Pengurus Perhimpunan 
Ilmu-ilmu al-Qur’an Syari’ah, Pengurus Konsorsium Ilmu-ilmu Agama Departemen 
Pendidikan dan Kebudayaan, Asisten Ketua Umum  Ikatan  Cendekiawan  Muslim  
Indonesia  (ICMI),  dan  Direktur Pendidikan Kader Ulama (PKU) yang merupakan usaha 
MUI untuk membina kader-kader ulama di tanah Air (Subhan, 1993). 

 Pada 1998, tepatnya di akhir pemerintahan Orde Baru, Shihab dipercaya sebagai 
Menteri Agama oleh Presiden Suharto. Kemudian pada 17 Februari 1999, ia mendapat 
amanah sebagai Duta Besar Indonesia di Mesir. Meskipun berbagai kesibukan sebagai 
konsekuensi jabatan yang diembannya, Shihab tetap aktif menulis di berbagai media massa 
dalam rangka menjawab permasalahan yang berkaitan dengan persoalan agama. Di 
Harian Pelita, ia mengasuh rubrik “Tafsir Amanah” dan juga Anggota Dewan Redaksi 
Majalah Ulum al-Qur’an dan Mimbar Ulama di Jakarta (Shihab, 2007). 

Sebagai mufasir kontemporer yang produktif dalam menulis, Shihab menghasilkan 
berbagai karya, dan beberapa yang berkenaan dengan studi al- Qur’an, yaitu Tafsir Al-
Manar: Keistimewaan dan Kelemahannya (1984), Filsafat Hukum Islam (1987), Mahkota 
Tuntunan Illahi: Tafsir Surat Al-Fatihah (1988), Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peranan 
Wahyu dalam Kehidupan Masyarakat (1994), Studi Kritik Tafsir al-Manar (1994), Lentera Hati: 
Kisah dan Hikmah Kehidupan (1994), Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu’i atas Berbagai Persoalan 
Umat (1996), Hidangan Ayat-Ayat Tahlil (1997), Tafsir Al-Qur’an Al-Karim: Tafsir Surat- surat 
Pendek Berdasarkan Urutan Turunnya Wahyu (1997), Mukjizat Al-Qur’an Ditinjau dari 
Berbagai Aspek Kebahasaan, Isyarat Ilmiah dan Pemberitaan Ghaib (1997), Sahur Bersama M. 
Quraish Shihab di RCTI (1997), dan Menyingkap Ta’bir Illahi: al-Asma’ al-Husna dalam Perspektif Al-
Qur’an (1998), Fatwa-Fatwa Seputar Al- Qur’an dan Hadis (1999). Karya-karya Shihab 



Ahmad Fajar Ali, Dedi Setiyawan, Mochamad Hafid Zamroni, Ahmad Salam Jazuli, Moh Husaini 
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1110-1119  

  

1114   
   

menunjukkan kontribusi besarnya terhadap ilmu pengetahuan, khususnya bidang kajian al-
Qur’an. Dari sekian banyak karyanya, Tafsir Al-Mishbah merupakan karya yang paling 
dikenal. Melalui tafsir ini, namanya melambung tinggi sebagai salah satu mufassir 
Indonesia yang mampu menulis dan menafsirkan al-Qur’an 30 Juz. 

3.2   Karya-karya M Quraish shihab 
  M. Quraish Shihab telah menghasilkan berbagai karya yang telah banyak diterbitkan 

dan dipublikasikan. Diantara karya- karyanya, khususnya yang berkenaan dengan studi 
Alquran adalah: Tafsir Al-Manar: Keistimewan dan Kelemahannya (1984), Filsafat Hukum Islam 
(1987), Mahkota Tuntunan Illahi: Tafsir Surat Al- Fatihah (1988), Membumikan Alquran: Fungsi dan 
Peranan Wahyu dalam Kehidupan Maysarakat (1994), Studi Kritik Tafsir al-Manar (1994), 
Lentera Hati: Kisah dan Hikmah Kehidupan (1994), Wawasan Alquran: Tafsir Maudhu’i atas 
Berbagai Persoalan Umat (1996), Hidangan Ayat-Ayat Tahlil (1997), Tafsir Alquran Al-
Karim: Tafsir Surat-surat Pendek Berdasarkan Urutan Turunya Wahyu (1997), Mukjizat 
Alquran Ditinjau dari Berbagai Aspek Kebahasaan, Isyarat Ilmiah dan Pemberitaan Ghaib (1997), 
Sahur Bersama M. Quraish Shihab di RCTI (1997), Menyingkap Ta’bir Illahi: al-Asma’ al-Husna dalam 
Prespektif Alquran (1998), Fatwa-Fatwa Seputar Alquran dan Hadist (1999), dan lain-lain. 

 Karya-karya M. Quraish Shihab yang sebagian kecilnya telah disebutkan di atas, 
menandakan bahwa perananya dalam perkembangan keilmuan di Indonesia khususnya 
dalam bidang Alquran sangat besar. Dari sekian banyak karyanya, Tafsir Al- Misbah: Pesan, 
Kesan dan Keserasian Alquran merupakan Mahakarya beliau. Melalui tafsir inilah namanya 
membumbung sebagai salah satu muffasir Indonesia, yang mampu menulis tafsir Alquran 30 
Juz dari Volume 1 sampai 15. 

3.3   Corak Dan Metode Penafsiran M. Quraisy Shihab Dalam Tafsir Al Misbah 

  Corak penafsiran adalah kecenderungan seorang penafsir dalam memahami al-
Qur’an. Biasanya, penafsir memiliki kecenderungan bidang tertentu dalam menafsirkan al-
Qur’an. Corak penafsiran biasanya sesuai dengan latar belakang pendidikan atau bidang 
keilmuan penafsir itu sendiri. Begitupun dalam membaca karya-karya tafsir Shihab 
terkesan bahwa penafsirannya bercorak sosial kemasyarakatan (adabul ijtimai). Shihab 
melalui pemahamannya terhadap ayat-ayat al-Qur’an, berusaha menyoroti permasalahan-
permasalahan sosial kemasyarakatan yang aktual. Permasalahan tersebut kemudian 
dijawab dengan mendialogkannya dengan al-Qur’an. Shihab berusaha menunjukkan 
kepada pembaca bagaimana al-Qur’an berbicara tentang permasalahan- permasalahan 
tersebut, dan solusi yang ditawarkan al-Qur’an. Dalam konteks ini, al-Qur’an merupakan 
pedoman kehidupan dan petunjuk bagi manusia. Hal ini terlihat terutama dari karya-
karyanya berjudul: Membumikan Al-Qur’an, Wawasan Al-Qur’an, Secercah Cahaya Ilahi, Menabur 
Pesan Ilahi, Lentera Al-Qur’an dan Tafsir al-Mishbah. Nuansa corak sosial kemasyarakatan dalam 
buku-bukunya ini sangat jelas terbaca. 

 Dilihat dari pendekatan yang digunakan, Shihab menggunakan dua pendekatan 
sekaligus, yakni kontekstual dan tekstual, tetapi pendekatan tekstual lebih menonjol 
daripada kontekstual. Terlebih Tafsir al-Mishbah ini awalnya ditulis di Mesir, sehingga 
masalah-masalah keindonesiaan tidak berhubungan langsung dengan tafsir ini. Tafsir ini 
juga cenderung menggunakan pendekatan kontekstual, artinya konteks ayat dikaitkan 
dengan kondisi, situasi ketika teks turun sebagaimana ketika menafsirkan Q.S. al-Nisa’ [4]: 
3, yang menjelaskan kebiasaan pernikahan bangsa Arab pra-Islam untuk menunjukkan misi 
keadilan Islam. 

 Penafsiran Shihab terhadap ayat-ayat al-Qur’an yang bercorak sosial 
kemasyarakatan selalu mengutamakan pendekatan kebahasaan. Shihab memandang 
pendekatan ini sangat signifikan karena tanpa mengelaborasi makna kebahasaan, 



Ahmad Fajar Ali, Dedi Setiyawan, Mochamad Hafid Zamroni, Ahmad Salam Jazuli, Moh Husaini 
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1110-1119  

  

1115   
   

kosakata ayat al-Qur’an, mustahil umat Islam dapat memahami maksud Allah SWT. 
sebagai pemilik informasi.  

 Shihab (2002) menganalogikan kosakata al-Qur’an yang berasal dari bahasa Arab 
ibarat wadah (gelas), artinya gelas hanya dapat diisi dengan air dan memiliki 
keterbatasan. Manusia tidak boleh mengisi gelas tersebut dengan batu atau besi karena 
dapat menyebabkan gelas itu pecah, juga tidak boleh mengisi gelas di luar batas 
kemampuannya dalam menerima isi air karena akan menyebabkan air tertumpah. 
Melalui perumpamaan ini, Shihab menyatakan bahwa dalam menafsirkan al-Qur’an kita 
tidak boleh memahami kosa-kata jauh dari maksud lahir kosakata tersebut karena akan 
membuat penafsiran yang keliru terhadap maksud ayat al-Qur’an. Shihab mengatakan 
“kita jangan membebani suatu kosakata melebihi makna cakupannya, tetapi juga jangan 
menguranginya.” Bagi Shihab, kaidah kebahasaan ini penting untuk mengurangi 
subyektivitas penafsir terhadap ayat-ayat al-Qur’an, juga membantu penafsir dalam 
memperluas wawasan dan pemahamannya terhadap penggunaan kata oleh al-Qur’an 
(Iqbal, 2010). 

 Shihab (2002) mengatakan walaupun al-Qur’an menggunakan kosakata yang 
digunakan oleh orang-orang Arab pada masa turunnya al-Qur’an, namun pengertian 
kosakata tersebut tidak selalu sama dengan pengertian yang populer di kalangan mereka. 
Selain itu, perkembangan bahasa Arab dewasa ini memberi pengertian-pengertian baru 
bagi kosakata-kosakata yang juga digunakan al- Qur’an. Dalam hal ini seseorang tidak bisa 
bebas memilih pengertian yang dikehendakinya atas dasar pengertian satu kosakata pada 
masa pra-Islam, atau yang kemudian berkembang. Dalam praktiknya, Shihab melakukan 
pendekatan kebahasaan ini hampir di setiap karyanya, terutama Tafsir al-Mishbah. Inilah yang 
menjadikan Shihab berbeda dengan para mufasir Indonesia lainnya, yang kurang 
memerhatikan aspek kebahasaan ini. 

 Shihab (2002) dalam menafsirkan al-Qur’an berupaya melihat konteks hubungan 
satu ayat dengan ayat lainnya. Shihab tidak setuju dengan penafsiran yang hanya melihat 
ayat-ayat tertentu yang sedang ditafsirkan tanpa menghubungkannya dengan ayat atau 
surah sebelum atau sesudahnya, karena akan membawa pada kekeliruan yang fatal dan 
tidak memberikan pemahaman utuh terhadap pembaca dalam memahami maksud al-
Qur’an. Shihab mengatakan kekeliruan penafsiran sebagian umat Islam dalam konteks ayat-
ayat kauniyah. Misalnya, umat Islam yang menjadikan Surah Ar-Rahman [55]: 33 sebagai 
petunjuk al-Qur’an bahwa manusia ternyata bisa menjelajah ruang angkasa. Dalam ayat 
itu menurut mereka Allah memerintahkan kepada jin dan manusia untuk menjelajah 
langit dan bumi, dan itu tidak akan mampu dilakukan manusia kecuali dengan kekuatan 
(ilmu pengetahuan). Padahal, menurut Shihab (2002) ayat ini tidak ada kaitannya dengan 
penjelajahan ruang angkasa tetapi konteksnya berbicara tentang siksaan di akhirat 
terhadap jin dan manusia yang kafir. Lalu, al-Qur’an “mengejek” mereka supaya berusaha 
melarikan diri dari siksaan tersebut. Tentu saja mereka tidak akan mampu melakukannya 
dan mereka tetap akan menjalani siksaan itu. Shihab, (2002) menganggap ayat ini sebagai 
peringatan dan tantangan bagi mereka yang bermaksud menghindar dari tanggungjawab 
di Hari Kemudian. Jika demikian, ayat ini tidak berbicara dalam konteks kehidupan 
duniawi—apalagi menyangkut kemampuan manusia menembus angkasa luar—tetapi 
semata-mata sebagai ancaman bagi yang hendak menghindar. 

 Shihab (2002) melanjutkan bahwa Ayat 35 Surah Ar-Rahman selanjutnya 
menyatakan bahwa kepada jin dan manusia yang mencoba menembusnya akan di kirim 
nyala api dan cairan tembaga sehingga mereka tidak akan dapat menyelamatkan diri dari 
siksaan neraka di akhirat. “Seandainya ayat 33 sebelumnya dipahami sebagai isyarat 
tentang kemampuan manusia menembus angkasa dalam arti dalam kehidupan dunia ini 



Ahmad Fajar Ali, Dedi Setiyawan, Mochamad Hafid Zamroni, Ahmad Salam Jazuli, Moh Husaini 
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1110-1119  

  

1116   
   

dan yang telah terbukti dalam kenyataan keberhasilan sampai ke bulan, maka di manakah 
letaknya ayat di atas, yang secara tegas menyatakan bahwa manusia dan jin tidak berhasil? 
Sungguh memahami ayat ini sebagai isyarat ilmiah tentang keberhasilan manusia 
menembus angkasa, akan mengakibatkan siapa yang membacanya dapat berkata bahwa ayat 
ini menegaskan ketidakmampuan manusia menembus angkasa luar. Padahal, Ayat 31-77 
Surah Ar-Rahman, kesemuanya berbicara tentang kehidupan di akhirat nanti. 

 Dalam kesempatan lain, Shihab menyatakan bahwa ayat 35 Surah Ar- Rahman 
menjelaskan tentang ketidakmampuan jin dan manusia menyelamatkan diri dari siksa 
akhirat. Oleh karena itu, memahami Ayat 33 Surah Ar-Rahman sebagai penjelasan tentang 
kemampuan jin dan manusia melakukan penjelajahan ruang angkasa, maka ini 
bertentangan dengan ayat 35. Tidak mungkin ada kontradiksi dalam ayat-ayat al-Qur’an. 
Artinya, tidak wajar menetapkan suatu pengertian terhadap satu ayat terlepas dari konteks 
ayat tersebut dengan redaksi ayat secara keseluruhan dan dengan konteks ayat-ayat yang 
lain. 

 Pandangan tentang keserasian hubungan antara satu ayat dengan ayat lain atau satu 
surah dengan surah lain dalam al-Qur’an memang bukan murni pemikiran Shihab. Ia 
sendiri mengakui bahwa ulama-ulama pada abad klasik maupun pertengahan sudah 
membicarakan masalah ini. Shihab memandang bahwa Fakhruddin ar-Razi (w. 606 H) 
adalah orang pertama yang berbicara tentang tema-tema surah al-Qur’an, kemudian 
dilanjutkan oleh as-Syathibi (w. 790 H), Ibrahim al-Biqa‘i (809-885 H), Muhammad ibn 
Abdullah az-Zarkasyi. Metode inilah yang dikembangkan oleh Shihab dalam menafsirkan 
al-Qur’an sebagaimana terlihat dan terbaca dalam karya-karyanya. 

 Dalam penyusunan tafsirnya, Shihab (2002) menggunakan urutan Mushaf Usmani, 
dimulai dari Surah al-Fatihah sampai an-Nas. Pembahasannya dimulai dengan memberikan 
pengantar dalam ayat-ayat yang akan ditafsirkan. Uraian tersebut meliputi beberapa hal. 
Pertama, penyebutan nama-nama surat (jika ada) serta alasan-alasan penamaannya, juga 
disertai keterangan tentang ayat-ayat diambil untuk dijadikan nama surat. Kedua, jumlah 
ayat dan tempat turunnya, misalnya, apakah ini dalam katagori surat makkiyyah atau 
madaniyyah, dan pengecualian ayat-ayat tertentu (jika ada). Ketiga, penomoran surat 
berdasarkan penurunan dan penulisan mushaf, kadang juga disertai nama surat sebelum 
atau sesudahnya. Keempat, menyebutkan tema pokok dan tujuan, serta menyertakan 
pendapat ulama-ulama tentang tema yang dibahas. Kelima, menjelaskan hubungan 
antara ayat sebelum dan sesudahnya. Keenam, menjelaskan tentang sebab-sebab turunnya 
surat atau ayat (jika ada). Beberapa cara ini adalah upaya Shihab dalam memberikan 
kemudahan terhadap pembaca Tafsir al-Mishbah hingga memiliki gambaran utuh tentang 
surat yang dibaca. 

 Ada beberapa prinsip yang dapat diketahui dengan melihat corak Tafsir al- Mishbah, 
dimana Shihab (2002) tidak luput dari pembahasan ilmu munasabah. Pertama, keserasian 
kata demi kata dalam setiap surat. Kedua, keserasian antara kandungan ayat dengan 
penutup ayat. Ketiga, keserasian hubungan ayat dengan ayat sebelumnya atau sesudahnya. 
Keempat, keserasian uraian muqaddimah satu surat dengan penutupnya. Kelima, 
keserasian dalam penutup surat dengan muqaddimah surat sesudahnya. Keenam, 
keserasian tema surat dengan nama surat. Shihab juga tidak pernah lupa untuk 
menyertakan makna kosakata, munasabah antar ayat dan asbab al-Nuzul, serta 
mendahulukan riwayat, kemudian menafsirkan ayat demi ayat setelah sampai pada 
kelompok akhir ayat tersebut dan memberikan kesimpulan. 

 Shihab sebagaimana dikutip Wartini (2014) sepakat dengan pendapat minoritas 
ulama berpaham al-Ibrah bi Khusus al-Sabab, yang menekankan perlunya qiyas untuk 
menarik makna dari ayat-ayat yang memiliki asbab al-Nuzul, tetapi dengan catatan bahwa 



Ahmad Fajar Ali, Dedi Setiyawan, Mochamad Hafid Zamroni, Ahmad Salam Jazuli, Moh Husaini 
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1110-1119  

  

1117   
   

qiyas tersebut memenuhi persyaratan. Pandangan ini dapat diterapkan apabila melihat 
faktor waktu, karena jika tidak, ia tidak relevan untuk dianologikan. Menurut Shihab, 
pengertian asbab al-Nuzul dapat diperluas mencakup kondisi sosial pada masa turunnya 
al-Qur’an dan pemahamannya pun dapat dikembangkan melalui yang pernah dicetuskan 
oleh ulama terdahulu, dengan mengembangkan pengertian qiyas dengan prinsip al- 
Mashlahah al-Mursalah dan yang mengantar kepada kemudahan pemahaman agama 
sebagaimana halnya pada masa Rasul dan Sahabat 

 Nur (2012) mengatakan Kitab Tafsir al-Mishbah memiliki kelebihan dan kekurangan, 
diantara kelebihannya adalah tafsir ini ditulis menggunakan bahasa Indonesia yang mudah 
difahami masyarakat awam, dan kaya dengan penjelasan- penjelasan kebahasaan tentang 
makna-makna kalimat yang beragam, yang selama ini susah difahami dengan satu bentuk 
pemahaman saja. Kelebihan lainnya, Shihab sangat menekankan pentingnya aspek ilmu 
munasabah ayat mengikut dan mencontohi apa yang dilakukan oleh al-Biqa’i (w. 1480) di 
dalam tafsirnya. Metode yang digunakannya adalah metode bil ma’tsur namun sangat 
dominan ia menggunakan metode ra’yi akibat persoalan yang dibahasnya adalah persoalan-
persoalan kontemporer. Sementara kecenderungan tafsir yang menonjol dalam Tafsir Al-
Mishbah adalah lebih mengarah pada tafsir bi al-ra’yi, karena dalam penafsirannya selalu 
diiringi dengan interpretasi akal atau ijtihad, namun bukan berarti tidak menggunakan 
pendekatan tafsir bi al-ma’thur. Penjelasan dari ayat lain dan hadis Nabi digunakan sebagai 
penguat dari ijtihad- nya.  

3.4   CONTOH RASIONALISASI HUKUM QISHOS 

ٓ  اوُل    الْْلَْبَاب   لعََلَّكُمْ   تَ ت َّقُوْن   وَلَكُمْ فِ  الْق صَاص  حَيٰوةٌ ي ٰ 
Artinya: Dan dalam qishash itu ada (jaminan) kehidupan bagimu, wahai orang- orang yang 

berakal, agar kamu bertakwa (Q.S. al-Baqarah [2]: 179) 
Shihab (2002) menyatakan dalam tafsirnya: “Ada pemikir-pemikir yang menolak hukuman mati 

bagi terpidana. Pembunuhan sebagai hukuman adalah sesuatu yang kejam, yang tidak berkenan bagi manusia 
beradab, pembunuhan yang dilakukan terhadap terpidana menghilangkan satu nyawa, tetapi pelaksanaan 
qishash adalah menghilangkan satu nyawa yang lain; pembunuhan si pembunuh menyuburkan balas 
dendam, padahal pembalasan dendam merupakan sesuatu yang buruk dan harus dikikis melalui 
pendidikan, kerana itu hukuman terhadap pembunuh bisa dilakukan dalam bentuk penjara seumur 
hidup dan kerja paksa; pembunuh adalah seorang yang mengalami gangguan jiwa karena itu ia harus dirawat 
di rumah sakit. Demikian beberapa pandangan mereka”. 

3.5   HUKUM POTONG TANGAN DAPAT DIGANTI DENGAN HUKUMAN PENJARA 
Quraish Shihab menafsirkan Q.S. al-Ma’idah [5]: 38: 

ۗ  وَاللٰ ُ   عَز يْ زٌ   حَك يْمٌ  اَ   كَسَبَا   نَكَالًْ   م  نَ   اللٰ      ۗ    بِ  ۗ  ا   ايَْد يَ هُمَا   جَزاَۤءً     وَالسَّار قُ وَالسَّار قَةُ فاَقْطعَُوْ 
Artinya: Adapun orang laki-laki maupun perempuan yang mencuri, potonglah tangan keduanya 

(sebagai) balasan atas perbuatan yang mereka lakukan dan sebagai siksaan dari Allah. Dan Allah Maha 
Perkasa, Maha Bijaksana. (Q.S. al- Ma’idah [5]: 38). 

Sanksi hukum yang mesti ditegakkan sebagai gantinya adalah apa yang diistilahkan 
dengan “ta’zir”, yaitu hukuman yang lebih ringan dari hukuman yang ditetapkan bila bukti 
pelanggaran cukup kuat. Ta’zir dapat berupa hukuman penjara atau apa saja yang dinilai 
wajar oleh yang berwewenang. Sementara orang memahami perintah “potonglah kedua 
tangannya” dalam arti majazi, yakni lumpuhkan kemampuannya. Pelumpuhan yang 
dimaksud antara lain mereka pahami dalam arti penjarakan (Shihab, 2002). 
3.5 Isra’iliyyat dalam Tafsir Al-Mishbah 

Bentuk Bahtera Nabi Nuh a.s. 

Ketika Quraish Shihab menafsirkan Q.S. Hud [11]: 40. 



Ahmad Fajar Ali, Dedi Setiyawan, Mochamad Hafid Zamroni, Ahmad Salam Jazuli, Moh Husaini 
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1110-1119  

  

1118   
   

هَا   م نْ   كُل     زَوْجَيْ    اثْ نَيْ    وَاهَْلَكَ   ا لَّْ   مَنْ   سَبَقَ   عَلَيْه    الْقَوْلُ   وَمَنْ   اٰمَنَ    ۗ    قُ لْنَا   احْْ لْ   ف ي ْ ۗ    ا ذَا   جَاۤءَ   امَْرُنَ   وَفاَرَ   الت َّن ُّوْرُ  حَتٰ  
ۗ    ا لَّْ   قلَ  يْلٌ   ۗ ۗ    اٰمَنَ   مَعَه ۗ  وَمَا  

Artinya: Hingga apabila perintah Kami datang dan tanur (dapur) telah memancarkan air, Kami 
berfirman, “Muatkanlah ke dalamnya (kapal itu) dari masing-masing (hewan) sepasang (jantan dan 
betina), dan (juga) keluargamu kecuali orang yang telah terkena ketetapan terdahulu dan (muatkan 
pula) orang yang beriman.” Ternyata orang-orang beriman yang bersama dengan Nuh hanya sedikit 
(Q.S. Hud [11]: 40). 

Shihab (2002) mengambil dari kitab Perjanjian Lama (Kejadian VI:16) bahtera itu 
dilukiskan bertingkat-tingkat. Abu Hayyan juga mengatakan hal yang sama, dan tidak 
menyebutkan dari mana sumbernya. Abu Hayyan menyatakan bahwa tingkat paling 
bawah dari bahtera Nabi Nuh itu adalah untuk binatang buas, yang bahagian tengah untuk 
tempat penyimpanan makanan dan minuman, dan tingkat paling atas adalah tempat Nabi 
Nuh beserta pengikut-pengikutnya. Dalam Q.S. Hud [11]: 49, 

  Shihab (2002) memaparkan tentang cerita Nabi Nuh yang terdapat di kitab 
Perjanjian Lama (Kejadian VI, VII dan VIII), dan berbeda sekali dengan apa yang dikabarkan 
al-Qur’an, misalnya bahwa istri Nabi Nuh diselamatkan dan ikut naik bahtera (Kejadian VII 
dan VIII:15), sedangkan dalam al-Qur’an istri Nabi Nuh dikecualikan dari mereka yang 
diselamatkan, memang boleh jadi beliau mempunyai istri yang lain dan itulah yang 
selamat. Selanjutnya, dalam Perjanjian Lama tidak disinggung tentang anak Nabi Nuh 
yang durhaka, sedangkan dalam al-Qur’an hal tersebut ditonjolkan, dalam Perjanjian 
Lama yang disebut selamat adalah istrinya serta anak-anaknya dan segala binatang yang 
lain (Kejadian VII:15), tetapi tidak disinggung pengikut- pengikutnya. Dalam Perjanjian 
Lama disebutkan cara pembuatan bahtera, tingkat-tingkatnya, waktu dan lamanya, 
sedangkan al-Qur’an tidak menjelaskan secara terperinci. 

 
4.  KESIMPULAN 
 

   Pembahasan Quraish Shihab dengan maha karyanya Tafsir al-Mishbah merupakan 
salah satu tafsir Nusantara yang layak diapresiasi. Respon terhadap tafsir ini sangat banyak 
yang kemudian melahirkan berbagai tulisan, baik berbentuk buku, artikel dan karya 
ilmiah lainnya. Terlepas dari yang mengapresiasi dan mengkritik, banyaknya respon 
terhadap Tafsir al-Mishbah ini menunjukkan suatu produk tafsir yang berharga. 
Pentingnya tafsir ini juga ditunjukkan bagaimana tafsir ini diterima oleh kalangan 
masyarakat luas.  

 Tafsir al-Mishbah bercorak sosial kemasyarakatan (adabul ijtimai) dengan 
merespon berbagai permasalahan di masyarakat menggunakan metode tahlili yaitu dengan 
menganalisis secara mendalam. Corak lain dari Tafsir al-Mishbah adalah bil ra’yi dimana 
pendekatan rasional juga sangat menonjol.  

 Hal ini terlihat ketika Shihab menukil beberapa ilmuwan dan filosof kontemporer 
Barat yang rasionalis. Namun, ia juga tidak meninggalkan metode bil ma’tsur dengan 
merujuk pada pendapat-pendapat ulama salaf, hal ini sesuai dengan prinsip ushul fiqh yakni 
al muhaafadzatu ala qadiimish sholih wal akhdu bil jadiidi al ashlah.  
 
5.  DAFTAR PUSTAKA   
 

Imani, A. K. F. (1998). Nur Al-Qur’an: An Enlightening Comentary into The Light of The Holy 
Qur’an. Iran: Imam Ali Public Library 



Ahmad Fajar Ali, Dedi Setiyawan, Mochamad Hafid Zamroni, Ahmad Salam Jazuli, Moh Husaini 
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1110-1119  

  

1119   
   

Arib, J. M., Khairiyah, N., Suryadinata, M., & Mokodenseho, S. (2022). The Inheritance of 
Human Traits in the Qur’an Based on the Scientific Interpretation of Zaghlūl 
Rāghib Muḥammad an-Najjār. AL QUDS : Jurnal Studi Alquran Dan Hadis, 6(2), 
863–886. https://doi.org/10.29240/alquds.v6i2.4199 

Mokodenseho, S. (2021b). Tafsir Al-Qur’an Dengan Pendapat Sahabat. OSF Preprints, 1–
25. 

Mokodenseho, S. (2021a). Metode Tafsīr Taḥlīlī. OSF Preprints, 1–22. 
Abdullah, M. A. (2000). Kajian Ilmu Kalam di IAIN Menyongsong Perguliran Paradigma 

Keilmuan keislaman pada Era Milenium Ketiga. Al-Jami’ah: Journal of Islamic Studies, 
38(1), 78–101. https://doi.org/10.14421/AJIS.2000.381.78-101 

Shihab, M. Q. (2003). Membumikan Al-Qur’an. Bandung: Mizan. 
Shihab, M. Q. (2002). Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an. Jakarta:Lentera 

Hati. 
Ghafur, S. A. (2008). Profil Para Mufassir Al-Qur’an. Yogyakarta: Pustaka Insan Madani. 
Krippendorf, K. (1980). Lafadz Kalam Dalam Tafsir Al-Misbah Quraish Shihab: Studi 

Analisa Semantik. UIN Sunan Kalijaga. 
Shihab, M. Q. (2007). Mu’jizat al-Qur’an Ditinjau Dari Aspek Kebahasaan, Isyarat Ilmiyyah Dan 

Pemberitaan Ghaib. Bandung: Mizan. 
Kasmantoni, Lafaz Kalam…., h. 32-37 
Iqbal, M. (2010). Metode Penafsiran al-Qur’an M. Quraish Shihab. Tsaqafah, 6(2), 248– 

270. 
Wartini, A. (2014). Corak Penafsiran M. Quraish Shihab Dalam Tafsir al-Mishbah. 

HUNAFA: Jurnal Studia Islamika, 11(1), 109–126.  
Nur, A. (2012). M. Quraish Shihab dan Rasionalisasi Tafsir. Jurnal Ushuluddin, 18(1), 21–

33.  


