-

(GREAT

https://journaledutech.com/index.php/great
Global Research and Innovation Journal (GREAT)
Volume 2, Nomor 1, 2026, Hal. 1110-1119
ISSN : 3090-3289

PEMIKIRAN TAFSIR M. QURAISH SHIHAB DALAM TAFSIR AL-MISBAH

Ahmad Fajar Ali?, Dedi Setiyawan?2, Mochamad Hafid Zamroni3, Ahmad Salam Jazuli4, Moh Husaini®
Manajemen Pendidikan Islam'?2, Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah3, Hukum Keluara Islam?,
Pendidikan Bahasa Arabs, Institusi Agama Islam Bani Fattah, Tambakberas Jombang
E-mail : *alalil80800@gmail.com!?, Setivawandedi2000@gmail.com? , Hafidwilda2212@gmail.com3,

ABSTRAK

Kata kunci

ABSTRACT

Keywords

salmantsuroyya313@gmail.com?, Husaini21320@gmail.com5

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis corak penafsiran Muhammad
Quraish Shihab dalam Tafsir al-Mishbah. Tafsir ini menjadi penting untuk dikaji
sebagai salah satu produk tafsir Nusantara yang diterima oleh masyarakat luas.
Dari analis awal terlihat bahwa Tafsir al-Mishbah menggunakan pendekatan
multidisipliner dalam mengkaji dan menafsirkan al-Qur’an. Corak sosial
kemasyarakatan, rasional, yang kemudian dianalisis secara mendalam (tahlili)
juga menjadi karakteristik menonjol dalam tafsir ini. Ini bisa dilihat dari gaya
penafsiran yang sering di perkuat data-data sejarah sebagai pelengkap data
penafsiran atau terkadang data dari kitab lain misalnya Injil dan Taurat sebagai
pembanding dalam mencoba memberikan penguat dalam argumen penafsiran
terhadap ayat suci al-Qur’an. Upaya penafsiran jenis ini cukup berpengaruh
dalam memahami al-Qur’an dewasa ini, walaupun progresivitas terhadap
penafsiran baru diukur berdasarkan kemampuan masyarakat yang
berkembang.

Corak Penafsiran, Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah

This study aims to analyze the interpretive style of Muhammad Quraish Shihab in Tafsir
al-Mishbah. This work is a crucial subject of study as one of the most widely accepted
Indonesian (Nusantara) Qur'anic commentaries. Preliminary analysis indicates that
Tafsir al-Mishbah employs a multidisciplinary approach in examining and interpreting
the Qur'an. The prominent characteristics of this tafsir include a socio-communal and
rational orientation, which is further explored through a deep analytical (tahlili)
method. This is evident in an interpretive style that frequently incorporates historical
data as complementary information, and occasionally utilizes references from other
scriptures, such as the Bible and the Torah, as comparative tools to strengthen
arguments regarding the holy verses. This interpretive approach significantly
influences contemporary understanding of the Qur'an, even though the progressiveness
of these new interpretations is measured against the evolving capacity of society.

Interpretive Orientation / Nuance of Interpretation, Quraish Shihab, Tafsir Al-
Mishbah

1. PENDAHULUAN

Penafsiran al-Qur’an tidak mengenal kata berhenti (Arib, Khairiyah, Suryadinata, &
Mokodenseho, 2022). Salih li kulli zaman wa makan adalah sebuah ungkapan yang sering
disematkan kepada al-Qur’an. Pernyataan ini diakui oleh ulama tafsir klasik, bahkan oleh
ulama tafsir kontemporer. Sampai saat ini al- Qur'an diajarkan dengan berbagai metode
dan penafsiran, namun ibarat laut atau langit yang luas dan dalam tidak pernah
mengalami kekeringan atau batasnya walaupun telah, sedang dan akan terus dikaji dari

1110


mailto:alali180800@gmail.com
mailto:Setiyawandedi2000@gmail.com2
mailto:Hafidwilda2212@gmail.com
mailto:salmantsuroyya313@gmail.com
mailto:Husaini21320@gmail.com

Ahmad Fajar Alj, Dedi Setiyawan, Mochamad Hafid Zamroni, Ahmad Salam Jazuli, Moh Husaini
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1110-1119

berbagai diskursus keilmuan yang ada (Mokodenseho, 2021b). Perkembangan penelitian
tentang al- Qur'an bukan hanya terjadi di dunia Islam akan tetapi juga terjadi di Dunia
Barat (Imani, 1998).

Al-Qur’an sumber hukum Islam dapat berperan dan berfungsi dengan baik sebagai

tuntunan, pedoman, dan petunjuk hidup untuk umat manusia terutama di era
kontemporer ini. Maka tidaklah cukup jika al-Qur’an hanya sebagai sebuah bacaan dalam
kehidupan sehari-hari tanpa dibarengi dengan upaya memahami maksud ayat-ayatnya.
Mengungkap dan memahami al-Qur’an adalah upaya untuk mengungkap isi dan makna
yang terkandung di dalamnya (Mokodenseho, 2021a). Dalam sisi yang lain, sejarah
mencatat al-Qur’an yang sudah lebih dari 1400 tahun lalu merespon kondisi dan situasi
sosial dan politik, budaya dan religiusitas masyarakat Arab tentunya juga sangat jauh beda
dengan kehidupan dan kondisi saat ini, sehingga penting untuk melakukan reinterpretasi
terhadap al-Qur’an dengan melihat dan mempertimbangkan kondisi di mana dan kapan
al-Qur’an itu turun. Pernyataan ini senada dengan Abdullah (2000) bahwa perkembangan
situasi sosial budaya, politik, ilmu pengetahuan dan revolusi informasi juga turut
memberi andil dalam usaha memaknai teks-teks keagamaan. Oleh karena itu, Shahrur (w.
2019) mengatakan al-Qur’an perlu ditafsirkan sesuai dengan tuntutan zaman kontemporer
yang dihadapi oleh umat Islam dan umat manusia. Pemeliharaan dilakukan dengan
pengkajian yang menyentuh realitas dan mencoba menyapa realitas lebih sensitif dan
memfungsikannya dalam memahami realitas-realitas yang ada dengan interpretasi yang
baru sesuai dengan keadaan setempat (Shihab, 2003).
Berkaitan dengan proses memahami dan menafsirkan al-Qur’an, dalam bentangan sejarah
banyak sarjana Muslim dari era klasik hingga kontemporer, yang berusaha merumuskan
dan membuat metode penafsiran dengan baik, benar dan tepat. Dari situasi itulah
bermunculan berbagai metode, gagasan, konsep dan disiplin keilmuan yang khususnya
merespon diskursus penafsiran al-Qur’an, satu diantaranya adalah hermeneutika—yang
dalam dasawarsa terakhir ini menjadi wacana unik dan menarik kajian studi Islam, tidak
kurang dari karya- karya dalam studi al-Qur’an terutama yang menjamur di Indonesia
yang bernuansa hermeneutika dan mengusung tema-tema kekinian. Misalnya, tema
kesetaraan jender, metode keislaman, poligami, pluralisme, demokrasi, hukum, Ahli Kitab,
dan lain sebagainya.

Salah satu yang menarik dari penafsiran kontemporer adalah Tafsir al- Mishbah
karya Muhammad Quraish Shihab. Shihab (2002) mengatakan Muslim Indonesia mencintai
dan mengagumi al-Qur’an tetapi sebagian dari mereka hanya kagum pada bacaan dan
lantunan dengan menggunakan suara merdu. Kenyataan ini mengindikasikan bahwa al-
Qur’an hanya sekedar untuk dibaca, padahal harus disertai pemahaman dan penghayatan
menggunakan akal dan hati untuk mengungkapkan pesan-pesannya. Al-Qur'an juga
memberikan banyak motivasi agar manusia merenungi kandungan-kandungan al-Qur’an
melalui dorongan untuk memberdayakan akal pikirannya. Tradisi tilawah, gira’ah dan
tadabbur al-Qur’'an merupakan upaya memahami dan mengamalkan al-Qur’an.

Beberapa tujuan Shihab menulis Tafsir al-Mishbah, diantaranya; pertama,
memberikan langkah mudah bagi umat Islam dalam memahami isi dan kandungan al-
Qur'an dengan jalan menjelaskan secara rinci pesan-pesannya, serta tema-tema yang
berkaitan dengan perkembangan kehidupan manusia. Shihab mengatakan walaupun
banyak orang berminat memahami pesan-pesan al-Qur’an, namun ada kendala baik dari
segi keterbatasan waktu, keilmuan, dan kelangkaan referensi sebagai bahan acuan. Kedua,
kekeliruan umat Islam dalam memaknai fungsi al-Qur’an, misalnya tradisi membaca Q.S.
Yasin berkali-kali tetapi tidak memahami apa yang mereka baca. Indikasi tersebut juga
terlihat dengan banyaknya buku tentang fadhilah-fadhilah surat-surat al-Qur’an. Dari

1111



Ahmad Fajar Alj, Dedi Setiyawan, Mochamad Hafid Zamroni, Ahmad Salam Jazuli, Moh Husaini
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1110-1119

kenyataan tersebut perlu untuk memberikan bacaan baru yang menjelaskan tema-tema
atau pesan-pesan al-Qur’an pada ayat-ayat yang mereka baca. Ketiga, kekeliruan itu tidak
hanya merambah pada level masyarakat awam terhadap ilmu agama tetapi juga masyarakat
terpelajar yang berkecimpung dalam dunia studi al-Qur’an. Apalagi, jika mereka
membandingkan dengan karya ilmiah, banyak diantara mereka yang tidak mengetahui
bahwa sistematika penulisan al-Qur'an mempunyai aspek pendidikan yang menyentuh.
Keempat, dorongan umat Islam Indonesia yang menggugah hati dan membulatkan tekad
Shihab untuk menulis karya tafsir (Shihab, 2002). Keempat tujuan ini adalah latar
belakang Shihab menulis Tafsir al-Mishbah dengan cara menghidangkannya dalam bentuk
tema- tema pokok dalam al-Qur’an, dan hal itu menunjukkan betapa serasinya ayat-ayat
dan setiap surat dengan temanya (Shihab, 2002). Hal ini membantu dalam meluruskan
pemahaman tentang tema-tema dalam al-Qur’an.

2. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode deskriptif-analitis berbasis studi kepustakaan
untuk membedah pemikiran Quraish Shihab melalui karya monumental seperti Tafsir Al-
Misbah. Data primer diolah menggunakan metode tafsir Maudhu’i (tematik) dan analisis
isi untuk melacak latar belakang intelektual serta kerangka logika beliau. Pendekatan ini
bertujuan memahami kontekstualisasi ayat dalam realitas sosial-budaya Indonesia yang
bercorak Adabi Iljtima’i.

Hasil analisis menarik berupa prinsip moderasi (wasathiyah) dan rasionalitas yang
disinkronkan dengan problematika kontemporer. Melalui metode ini, konstruksi
pemikiran beliau dipetakan secara sistematis guna menguji relevansi tafsirnya dalam
menjawab tantangan zaman secara akademis dan humanis

3. PEMBAHASAN

3.1 Biografi Mufassir (Quraisy syihab )

Quraish Shihab lahir pada 16 Februari 1944 di Kabupaten Sidenreng Rampang,
Sulawesi Selatan (Ghafur, 2008). Ia berasal dari keturunan Arab terpelajar. Shihab
merupakan nama keluarganya (ayahnya) seperti lazimnya yang digunakan di wilayah Timur
(anak benua India termasuk Indonesia). Shihab dibesarkan dalam lingkungan keluarga
Muslim yang taat, pada usia sembilan tahun, ia terbiasa mengikuti ayahnya ketika
mengajar. Ayahnya, Abdurrahman Shihab (1905-1986) merupakan sosok yang banyak
membentuk kepribadian dan keilmuannya kelak. Ayahnya adalah profesor di bidang Tafsir
dan pernah menjabat sebagai rektor IAIN Alauddin Ujung Pandang, dan pendiri
Universitas Muslim Indonesia (UMI) Ujung Pandang. Shihab menamatkan pendidikannya
di Jam’iyyah al-Khair Jakarta, yaitu sebuah lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia
(Shihab, 1999). Di usia 6-7 tahun, Shihab diharuskan mendengar ayahnya mengajar al-
Qur’an. Dalam kondisi seperti ini, kecintaan seorang ayah terhadap ilmu merupakan
sumber motivasi bagi dirinya terhadap studi al-Qur’an. Disamping ayahnya, peran ibunya
juga tidak kalah penting terutama dalam mendorong dirinya belajar agama. Dorongan ibu
inilah yang menjadi motivasi ketekunan dalam menuntut ilmu agama sampai membentuk
kepribadiaannya yang kuat terhadap basis keislaman. Dengan melihat latar belakang
keluarga yang sangat kuat dan disiplin, Ghafur (2008) mengatakan wajar jika kepribadian,
keagamaan dan kecintaan, serta minatnya terhadap ilmu-ilmu agama dan studi al-Qur’an

1112



Ahmad Fajar Alj, Dedi Setiyawan, Mochamad Hafid Zamroni, Ahmad Salam Jazuli, Moh Husaini
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1110-1119

yang digeluti sejak kecil, dan selanjutnya didukung oleh latar belakang pendidikan yang
dilaluinya, mengantarkan Shihab menjadi mufasir.

Shihab memulai pendidikan di kampung halamannya di Ujung Pandang, dan
melanjutkan pendidikan menengah di Pondok Pesantren Dar al-Hadist al- Fighiyyah
Malang. Kemudian pada 1958, Shihab berangkat ke Kairo Mesir untuk meneruskan
pendidikannya di al-Azhar dan diterima di kelas II Tsanawiyyah. Selanjutnya pada 1967,
Shihab meraih gelar Lc. (S1) pada Fakultas Ushuludin Jurusan Tafsir Hadis Universitas Al-
Azhar. Kemudian dia melanjutkan pendidikannya di fakultas yang sama, dan pada 1969,
ia berhasil meraih gelar MA untuk spesialis Tafsir al-Qur’an dengan judul “al-I'jaz al-
Tasyri’ li al-Qur’an al-Karim”. Pada 1980, Shihab melanjutkan pendidikanya di Universitas
al-Azhar, dan menulis disertasi yang berjudul “Nazm al-Durar li al- Baqa’'i Tahqiq wa
Dirasah” sehingga pada tahun 1982 berhasil meraih gelar doktor dalam studi ilmu-ilmu al-
Qur'an dengan yudisium Summa Cumlaude, yang disertai dengan penghargaan tingkat 1
(Mumtaz Ma’a Martabat al-Syaraf al-Ula). Dengan demikian, ia tercatat sebagai orang
pertama dari Asia Tenggara yang meraih gelar tersebut (Shihab, 2003).

Setelah kembali ke Indonesia pada 1984, Shihab ditugaskan di Fakultas
Ushuluddin dan Pascasarjana IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta. Pada 1995, ia dipercaya
menjabat Rektor IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta. Jabatan tersebut memberikan peluang
untuk merealisasikan gagasan-gagasannya, salah satu diantaranya melakukan penafsiran
dengan menggunakan pendekatan multidisipliner, yaitu pendekatan yang melibatkan
sejumlah ilmuwan dari berbagi bidang spesialisasi. Shihab sebagaimana dikutip
Krippendorf (1980) mengatakan pendekatan multidisipliner akan lebih berhasil untuk
mengungkapkan petunjuk-petunjuk al-Qur’an secara maksimal.

Selain di dalam kampus, M. Quraish Shihab memegang beberapa jabatan penting di
luar kampus, antara lain: Ketua Majlis Ulama Indonesia (MUI) Pusat sejak 1984, anggota
Lajnah Pentashih al-Qur'an Departemen Agama sejak 1989. Selain itu, Shihab banyak
berkecimpung dalam berbagai organisasi profesional seperti Pengurus Perhimpunan
[Imu-ilmu al-Qur'an Syari’ah, Pengurus Konsorsium Ilmu-ilmu Agama Departemen
Pendidikan dan Kebudayaan, Asisten Ketua Umum Ikatan Cendekiawan Muslim
Indonesia (ICMI), dan Direktur Pendidikan Kader Ulama (PKU) yang merupakan usaha
MUI untuk membina kader-kader ulama di tanah Air (Subhan, 1993).

Pada 1998, tepatnya di akhir pemerintahan Orde Baru, Shihab dipercaya sebagai
Menteri Agama oleh Presiden Suharto. Kemudian pada 17 Februari 1999, ia mendapat
amanah sebagai Duta Besar Indonesia di Mesir. Meskipun berbagai kesibukan sebagai
konsekuensi jabatan yang diembannya, Shihab tetap aktif menulis di berbagai media massa
dalam rangka menjawab permasalahan yang berkaitan dengan persoalan agama. Di
Harian Pelita, ia mengasuh rubrik “Tafsir Amanah” dan juga Anggota Dewan Redaksi
Majalah Ulum al-Qur’an dan Mimbar Ulama di Jakarta (Shihab, 2007).

Sebagai mufasir kontemporer yang produktif dalam menulis, Shihab menghasilkan
berbagai karya, dan beberapa yang berkenaan dengan studi al- Qur’an, yaitu Tafsir Al-
Manar: Keistimewaan dan Kelemahannya (1984), Filsafat Hukum Islam (1987), Mahkota
Tuntunan Illahi: Tafsir Surat Al-Fatihah (1988), Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peranan
Wahyu dalam Kehidupan Masyarakat (1994 ), Studi Kritik Tafsir al-Manar (1994), Lentera Hati:
Kisah dan Hikmah Kehidupan (1994), Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu'i atas Berbagai Persoalan
Umat (1996), Hidangan Ayat-Ayat Tahlil (1997), Tafsir Al-Qur'an Al-Karim: Tafsir Surat- surat
Pendek Berdasarkan Urutan Turunnya Wahyu (1997), Mukjizat Al-Qur’an Ditinjau dari
Berbagai Aspek Kebahasaan, Isyarat llmiah dan Pemberitaan Ghaib (1997), Sahur Bersama M.
Quraish Shihab di RCTI (1997), dan Menyingkap Ta’bir Illahi: al-Asma’ al-Husna dalam Perspektif Al-
Qur'an (1998), Fatwa-Fatwa Seputar Al- Qur'an dan Hadis (1999). Karya-karya Shihab

1113



Ahmad Fajar Alj, Dedi Setiyawan, Mochamad Hafid Zamroni, Ahmad Salam Jazuli, Moh Husaini
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1110-1119

menunjukkan kontribusi besarnya terhadap ilmu pengetahuan, khususnya bidang kajian al-
Qur’an. Dari sekian banyak karyanya, Tafsir Al-Mishbah merupakan karya yang paling
dikenal. Melalui tafsir ini, namanya melambung tinggi sebagai salah satu mufassir
Indonesia yang mampu menulis dan menafsirkan al-Qur’an 30 Juz.

3.2 Karya-karya M Quraish shihab

M. Quraish Shihab telah menghasilkan berbagai karya yang telah banyak diterbitkan
dan dipublikasikan. Diantara karya- karyanya, khususnya yang berkenaan dengan studi
Alquran adalah: Tafsir Al-Manar: Keistimewan dan Kelemahannya (1984), Filsafat Hukum Islam
(1987), Mahkota Tuntunan Illahi: Tafsir Surat Al- Fatihah (1988), Membumikan Alquran: Fungsi dan
Peranan Wahyu dalam Kehidupan Maysarakat (1994), Studi Kritik Tafsir al-Manar (1994),
Lentera Hati: Kisah dan Hikmah Kehidupan (1994), Wawasan Alquran: Tafsir Maudhu'i atas
Berbagai Persoalan Umat (1996), Hidangan Ayat-Ayat Tahlil (1997), Tafsir Alquran Al-
Karim: Tafsir Surat-surat Pendek Berdasarkan Urutan Turunya Wahyu (1997), Mukjizat
Alquran Ditinjau dari Berbagai Aspek Kebahasaan, Isyarat Ilmiah dan Pemberitaan Ghaib (1997),
Sahur Bersama M. Quraish Shihab di RCTI (1997), Menyingkap Ta’bir lllahi: al-Asma’ al-Husna dalam
Prespektif Alquran (1998), Fatwa-Fatwa Seputar Alquran dan Hadist (1999), dan lain-lain.

Karya-karya M. Quraish Shihab yang sebagian kecilnya telah disebutkan di atas,
menandakan bahwa perananya dalam perkembangan keilmuan di Indonesia khususnya
dalam bidang Alquran sangat besar. Dari sekian banyak karyanya, Tafsir Al- Misbah: Pesan,
Kesan dan Keserasian Alquran merupakan Mahakarya beliau. Melalui tafsir inilah namanya
membumbung sebagai salah satu muffasir Indonesia, yang mampu menulis tafsir Alquran 30
Juz dari Volume 1 sampai 15.

3.3 Corak Dan Metode Penafsiran M. Quraisy Shihab Dalam Tafsir Al Misbah

Corak penafsiran adalah kecenderungan seorang penafsir dalam memahami al-
Qur’an. Biasanya, penafsir memiliki kecenderungan bidang tertentu dalam menafsirkan al-
Qur’an. Corak penafsiran biasanya sesuai dengan latar belakang pendidikan atau bidang
keilmuan penafsir itu sendiri. Begitupun dalam membaca karya-karya tafsir Shihab
terkesan bahwa penafsirannya bercorak sosial kemasyarakatan (adabul ijtimai). Shihab
melalui pemahamannya terhadap ayat-ayat al-Qur’an, berusaha menyoroti permasalahan-
permasalahan sosial kemasyarakatan yang aktual. Permasalahan tersebut kemudian
dijawab dengan mendialogkannya dengan al-Qur’an. Shihab berusaha menunjukkan
kepada pembaca bagaimana al-Qur’an berbicara tentang permasalahan- permasalahan
tersebut, dan solusi yang ditawarkan al-Qur’an. Dalam konteks ini, al-Qur’an merupakan
pedoman kehidupan dan petunjuk bagi manusia. Hal ini terlihat terutama dari karya-
karyanya berjudul: Membumikan Al-Qur’an, Wawasan Al-Qur’an, Secercah Cahaya Ilahi, Menabur
Pesan Ilahi, Lentera Al-Qur’an dan Tafsir al-Mishbah. Nuansa corak sosial kemasyarakatan dalam
buku-bukunya ini sangat jelas terbaca.

Dilihat dari pendekatan yang digunakan, Shihab menggunakan dua pendekatan
sekaligus, yakni kontekstual dan tekstual, tetapi pendekatan tekstual lebih menonjol
daripada kontekstual. Terlebih Tafsir al-Mishbah ini awalnya ditulis di Mesir, sehingga
masalah-masalah keindonesiaan tidak berhubungan langsung dengan tafsir ini. Tafsir ini
juga cenderung menggunakan pendekatan kontekstual, artinya konteks ayat dikaitkan
dengan kondisi, situasi ketika teks turun sebagaimana ketika menafsirkan Q.S. al-Nisa’ [4]:
3, yang menjelaskan kebiasaan pernikahan bangsa Arab pra-Islam untuk menunjukkan misi
keadilan Islam.

Penafsiran Shihab terhadap ayat-ayat al-Qur'an yang bercorak sosial
kemasyarakatan selalu mengutamakan pendekatan kebahasaan. Shihab memandang
pendekatan ini sangat signifikan karena tanpa mengelaborasi makna kebahasaan,

1114



Ahmad Fajar Alj, Dedi Setiyawan, Mochamad Hafid Zamroni, Ahmad Salam Jazuli, Moh Husaini
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1110-1119

kosakata ayat al-Qur’an, mustahil umat Islam dapat memahami maksud Allah SWT.
sebagai pemilik informasi.

Shihab (2002) menganalogikan kosakata al-Qur’an yang berasal dari bahasa Arab
ibarat wadah (gelas), artinya gelas hanya dapat diisi dengan air dan memiliki
keterbatasan. Manusia tidak boleh mengisi gelas tersebut dengan batu atau besi karena
dapat menyebabkan gelas itu pecah, juga tidak boleh mengisi gelas di luar batas
kemampuannya dalam menerima isi air karena akan menyebabkan air tertumpabh.
Melalui perumpamaan ini, Shihab menyatakan bahwa dalam menafsirkan al-Qur’an kita
tidak boleh memahami kosa-kata jauh dari maksud lahir kosakata tersebut karena akan
membuat penafsiran yang keliru terhadap maksud ayat al-Qur’an. Shihab mengatakan
“kita jangan membebani suatu kosakata melebihi makna cakupannya, tetapi juga jangan
menguranginya.” Bagi Shihab, kaidah kebahasaan ini penting untuk mengurangi
subyektivitas penafsir terhadap ayat-ayat al-Qur’an, juga membantu penafsir dalam
memperluas wawasan dan pemahamannya terhadap penggunaan kata oleh al-Qur’an
(Igbal, 2010).

Shihab (2002) mengatakan walaupun al-Qur’an menggunakan kosakata yang
digunakan oleh orang-orang Arab pada masa turunnya al-Qur’an, namun pengertian
kosakata tersebut tidak selalu sama dengan pengertian yang populer di kalangan mereka.
Selain itu, perkembangan bahasa Arab dewasa ini memberi pengertian-pengertian baru
bagi kosakata-kosakata yang juga digunakan al- Qur’an. Dalam hal ini seseorang tidak bisa
bebas memilih pengertian yang dikehendakinya atas dasar pengertian satu kosakata pada
masa pra-Islam, atau yang kemudian berkembang. Dalam praktiknya, Shihab melakukan
pendekatan kebahasaan ini hampir di setiap karyanya, terutama Tafsir al-Mishbah. Inilah yang
menjadikan Shihab berbeda dengan para mufasir Indonesia lainnya, yang kurang
memerhatikan aspek kebahasaan ini.

Shihab (2002) dalam menafsirkan al-Qur’an berupaya melihat konteks hubungan
satu ayat dengan ayat lainnya. Shihab tidak setuju dengan penafsiran yang hanya melihat
ayat-ayat tertentu yang sedang ditafsirkan tanpa menghubungkannya dengan ayat atau
surah sebelum atau sesudahnya, karena akan membawa pada kekeliruan yang fatal dan
tidak memberikan pemahaman utuh terhadap pembaca dalam memahami maksud al-
Qur’an. Shihab mengatakan kekeliruan penafsiran sebagian umat Islam dalam konteks ayat-
ayat kauniyah. Misalnya, umat Islam yang menjadikan Surah Ar-Rahman [55]: 33 sebagai
petunjuk al-Qur'an bahwa manusia ternyata bisa menjelajah ruang angkasa. Dalam ayat
itu menurut mereka Allah memerintahkan kepada jin dan manusia untuk menjelajah
langit dan bumi, dan itu tidak akan mampu dilakukan manusia kecuali dengan kekuatan
(ilmu pengetahuan). Padahal, menurut Shihab (2002) ayat ini tidak ada kaitannya dengan
penjelajahan ruang angkasa tetapi konteksnya berbicara tentang siksaan di akhirat
terhadap jin dan manusia yang kafir. Lalu, al-Qur’an “mengejek” mereka supaya berusaha
melarikan diri dari siksaan tersebut. Tentu saja mereka tidak akan mampu melakukannya
dan mereka tetap akan menjalani siksaan itu. Shihab, (2002) menganggap ayat ini sebagai
peringatan dan tantangan bagi mereka yang bermaksud menghindar dari tanggungjawab
di Hari Kemudian. Jika demikian, ayat ini tidak berbicara dalam konteks kehidupan
duniawi—apalagi menyangkut kemampuan manusia menembus angkasa luar—tetapi
semata-mata sebagai ancaman bagi yang hendak menghindar.

Shihab (2002) melanjutkan bahwa Ayat 35 Surah Ar-Rahman selanjutnya
menyatakan bahwa kepada jin dan manusia yang mencoba menembusnya akan di kirim
nyala api dan cairan tembaga sehingga mereka tidak akan dapat menyelamatkan diri dari
siksaan neraka di akhirat. “Seandainya ayat 33 sebelumnya dipahami sebagai isyarat
tentang kemampuan manusia menembus angkasa dalam arti dalam kehidupan dunia ini

1115



Ahmad Fajar Alj, Dedi Setiyawan, Mochamad Hafid Zamroni, Ahmad Salam Jazuli, Moh Husaini
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1110-1119

dan yang telah terbukti dalam kenyataan keberhasilan sampai ke bulan, maka di manakah
letaknya ayat di atas, yang secara tegas menyatakan bahwa manusia dan jin tidak berhasil?
Sungguh memahami ayat ini sebagai isyarat ilmiah tentang keberhasilan manusia
menembus angkasa, akan mengakibatkan siapa yang membacanya dapat berkata bahwa ayat
ini menegaskan ketidakmampuan manusia menembus angkasa luar. Padahal, Ayat 31-77
Surah Ar-Rahman, kesemuanya berbicara tentang kehidupan di akhirat nanti.

Dalam kesempatan lain, Shihab menyatakan bahwa ayat 35 Surah Ar- Rahman
menjelaskan tentang ketidakmampuan jin dan manusia menyelamatkan diri dari siksa
akhirat. Oleh karena itu, memahami Ayat 33 Surah Ar-Rahman sebagai penjelasan tentang
kemampuan jin dan manusia melakukan penjelajahan ruang angkasa, maka ini
bertentangan dengan ayat 35. Tidak mungkin ada kontradiksi dalam ayat-ayat al-Qur’an.
Artinya, tidak wajar menetapkan suatu pengertian terhadap satu ayat terlepas dari konteks
ayat tersebut dengan redaksi ayat secara keseluruhan dan dengan konteks ayat-ayat yang
lain.

Pandangan tentang keserasian hubungan antara satu ayat dengan ayat lain atau satu
surah dengan surah lain dalam al-Qur'an memang bukan murni pemikiran Shihab. Ia
sendiri mengakui bahwa ulama-ulama pada abad klasik maupun pertengahan sudah
membicarakan masalah ini. Shihab memandang bahwa Fakhruddin ar-Razi (w. 606 H)
adalah orang pertama yang berbicara tentang tema-tema surah al-Qur’an, kemudian
dilanjutkan oleh as-Syathibi (w. 790 H), Ibrahim al-Biga‘i (809-885 H), Muhammad ibn
Abdullah az-Zarkasyi. Metode inilah yang dikembangkan oleh Shihab dalam menafsirkan
al-Qur’an sebagaimana terlihat dan terbaca dalam karya-karyanya.

Dalam penyusunan tafsirnya, Shihab (2002) menggunakan urutan Mushaf Usmani,
dimulai dari Surah al-Fatihah sampai an-Nas. Pembahasannya dimulai dengan memberikan
pengantar dalam ayat-ayat yang akan ditafsirkan. Uraian tersebut meliputi beberapa hal.
Pertama, penyebutan nama-nama surat (jika ada) serta alasan-alasan penamaannya, juga
disertai keterangan tentang ayat-ayat diambil untuk dijadikan nama surat. Kedua, jumlah
ayat dan tempat turunnya, misalnya, apakah ini dalam katagori surat makkiyyah atau
madaniyyah, dan pengecualian ayat-ayat tertentu (jika ada). Ketiga, penomoran surat
berdasarkan penurunan dan penulisan mushaf, kadang juga disertai nama surat sebelum
atau sesudahnya. Keempat, menyebutkan tema pokok dan tujuan, serta menyertakan
pendapat ulama-ulama tentang tema yang dibahas. Kelima, menjelaskan hubungan
antara ayatsebelum dan sesudahnya. Keenam, menjelaskan tentang sebab-sebab turunnya
surat atau ayat (jika ada). Beberapa cara ini adalah upaya Shihab dalam memberikan
kemudahan terhadap pembaca Tafsir al-Mishbah hingga memiliki gambaran utuh tentang
suratyang dibaca.

Ada beberapa prinsip yang dapat diketahui dengan melihat corak Tafsir al- Mishbah,
dimana Shihab (2002) tidak luput dari pembahasan ilmu munasabah. Pertama, keserasian
kata demi kata dalam setiap surat. Kedua, keserasian antara kandungan ayat dengan
penutup ayat. Ketiga, keserasian hubungan ayat dengan ayat sebelumnya atau sesudahnya.
Keempat, keserasian uraian mugaddimah satu surat dengan penutupnya. Kelima,
keserasian dalam penutup surat dengan muqaddimah surat sesudahnya. Keenam,
keserasian tema surat dengan nama surat. Shihab juga tidak pernah lupa untuk
menyertakan makna kosakata, munasabah antar ayat dan asbab al-Nuzul, serta
mendahulukan riwayat, kemudian menafsirkan ayat demi ayat setelah sampai pada
kelompok akhir ayat tersebut dan memberikan kesimpulan.

Shihab sebagaimana dikutip Wartini (2014) sepakat dengan pendapat minoritas
ulama berpaham al-Ibrah bi Khusus al-Sabab, yang menekankan perlunya giyas untuk
menarik makna dari ayat-ayat yang memiliki asbab al-Nuzul, tetapi dengan catatan bahwa

1116



Ahmad Fajar Alj, Dedi Setiyawan, Mochamad Hafid Zamroni, Ahmad Salam Jazuli, Moh Husaini
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1110-1119

qiyas tersebut memenuhi persyaratan. Pandangan ini dapat diterapkan apabila melihat
faktor waktu, karena jika tidak, ia tidak relevan untuk dianologikan. Menurut Shihab,
pengertian asbab al-Nuzul dapat diperluas mencakup kondisi sosial pada masa turunnya
al-Qur’an dan pemahamannya pun dapat dikembangkan melalui yang pernah dicetuskan
oleh ulama terdahulu, dengan mengembangkan pengertian giyas dengan prinsip al-
Mashlahah al-Mursalah dan yang mengantar kepada kemudahan pemahaman agama
sebagaimana halnya pada masa Rasul dan Sahabat

Nur (2012) mengatakan Kitab Tafsir al-Mishbah memiliki kelebihan dan kekurangan,
diantara kelebihannya adalah tafsir ini ditulis menggunakan bahasa Indonesia yang mudah
difahami masyarakat awam, dan kaya dengan penjelasan- penjelasan kebahasaan tentang
makna-makna kalimat yang beragam, yang selama ini susah difahami dengan satu bentuk
pemahaman saja. Kelebihan lainnya, Shihab sangat menekankan pentingnya aspek ilmu
munasabah ayat mengikut dan mencontohi apa yang dilakukan oleh al-Biqa’i (w. 1480) di
dalam tafsirnya. Metode yang digunakannya adalah metode bil ma’tsur namun sangat
dominan ia menggunakan metode rayi akibat persoalan yang dibahasnya adalah persoalan-
persoalan kontemporer. Sementara kecenderungan tafsir yang menonjol dalam Tafsir Al-
Mishbah adalah lebih mengarah pada tafsir bi al-ra’yi, karena dalam penafsirannya selalu
diiringi dengan interpretasi akal atau ijtihad, namun bukan berarti tidak menggunakan
pendekatan tafsir bi al-ma’thur. Penjelasan dari ayat lain dan hadis Nabi digunakan sebagai
penguat dari jjtihad- nya.

3.4 CONTOH RASIONALISASI HUKUM QISHOS
0385 SIS oY1 L0 s eliadl (3 1T

Artinya: Dan dalam qishash itu ada (jaminan) kehidupan bagimu, wahai orang- orang yang
berakal, agar kamu bertakwa (Q.S. al-Bagarah [2]: 179)

Shihab (2002) menyatakan dalam tafsirnya: “Ada pemikir-pemikir yang menolak hukuman mati
bagi terpidana. Pembunuhan sebagai hukuman adalah sesuatu yang kejam, yang tidak berkenan bagi manusia
beradab, pembunuhan yang dilakukan terhadap terpidana menghilangkan satu nyawa, tetapi pelaksanaan
qgishash adalah menghilangkan satu nyawa yang lain; pembunuhan si pembunuh menyuburkan balas
dendam, padahal pembalasan dendam merupakan sesuatu yang buruk dan harus dikikis melalui
pendidikan, kerana itu hukuman terhadap pembunuh bisa dilakukan dalam bentuk penjara seumur
hidup dan kerja paksa; pembunuh adalah seorang yang mengalami gangguan jiwa karena itu ia harus dirawat
di rumah sakit. Demikian beberapa pandangan mereka”.

3.5 HUKUM POTONG TANGAN DAPAT DIGANTI DENGAN HUKUMAN PENJARA

Quraish Shihab menafsirkanéQ.S. al-Ma’idah [5]: 38:

s 5 B0 B 53 Y88 6ed G Sl Wgadl 10 5436 B8 Byl

Artinya: Adapun orang laki-laki maupun perempuan yang mencuri, potonglah tangan keduanya
(sebagai) balasan atas perbuatan yang mereka lakukan dan sebagai siksaan dari Allah. Dan Allah Maha
Perkasa, Maha Bijaksana. (Q.S. al- Ma’idah [5]: 38).

Sanksi hukum yang mesti ditegakkan sebagai gantinya adalah apa yang diistilahkan
dengan “ta’zir”, yaitu hukuman yang lebih ringan dari hukuman yang ditetapkan bila bukti
pelanggaran cukup kuat. Ta’zir dapat berupa hukuman penjara atau apa saja yang dinilai
wajar oleh yang berwewenang. Sementara orang memahami perintah “potonglah kedua
tangannya” dalam arti majazi, yakni lumpuhkan kemampuannya. Pelumpuhan yang
dimaksud antara lain mereka pahami dalam arti penjarakan (Shihab, 2002).

3.5 Isra’iliyyat dalam Tafsir Al-Mishbah
Bentuk Bahtera Nabi Nuh a.s.
Ketika Quraish Shihab menafsirkan Q.S. Hud [11]: 40.

1117



Ahmad Fajar Alj, Dedi Setiyawan, Mochamad Hafid Zamroni, Ahmad Salam Jazuli, Moh Husaini
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1110-1119

oA g3 038 e e 0a Y @R B sy P e e g S St 505 G5 4l 18 S ds
A2l ) Saaa ol -:::':::-sz-:i

Artinya: Hingga apabila perintah Kami datang dan tanur (dapur) telah memancarkan air, Kami
berfirman, “Muatkanlah ke dalamnya (kapal itu) dari masing-masing (hewan) sepasang (jantan dan
betina), dan (juga) keluargamu kecuali orang yang telah terkena ketetapan terdahulu dan (muatkan
pula) orang yang beriman.” Ternyata orang-orang beriman yang bersama dengan Nuh hanya sedikit
(Q.S. Hud [11]: 40).

Shihab (2002) mengambil dari kitab Perjanjian Lama (Kejadian VI:16) bahtera itu
dilukiskan bertingkat-tingkat. Abu Hayyan juga mengatakan hal yang sama, dan tidak
menyebutkan dari mana sumbernya. Abu Hayyan menyatakan bahwa tingkat paling
bawah dari bahtera Nabi Nuh itu adalah untuk binatang buas, yang bahagian tengah untuk
tempat penyimpanan makanan dan minuman, dan tingkat paling atas adalah tempat Nabi
Nuh beserta pengikut-pengikutnya. Dalam Q.S. Hud [11]: 49,

Shihab (2002) memaparkan tentang cerita Nabi Nuh yang terdapat di kitab
Perjanjian Lama (Kejadian VI, VII dan VIII), dan berbeda sekali dengan apa yang dikabarkan
al-Qur’an, misalnya bahwa istri Nabi Nuh diselamatkan dan ikut naik bahtera (Kejadian VII
dan VIII:15), sedangkan dalam al-Qur’an istri Nabi Nuh dikecualikan dari mereka yang
diselamatkan, memang boleh jadi beliau mempunyai istri yang lain dan itulah yang
selamat. Selanjutnya, dalam Perjanjian Lama tidak disinggung tentang anak Nabi Nuh
yang durhaka, sedangkan dalam al-Qur’an hal tersebut ditonjolkan, dalam Perjanjian
Lama yang disebut selamat adalah istrinya serta anak-anaknya dan segala binatang yang
lain (Kejadian VII:15), tetapi tidak disinggung pengikut- pengikutnya. Dalam Perjanjian
Lama disebutkan cara pembuatan bahtera, tingkat-tingkatnya, waktu dan lamanya,
sedangkan al-Qur’an tidak menjelaskan secara terperinci.

4. KESIMPULAN

Pembahasan Quraish Shihab dengan maha karyanya Tafsir al-Mishbah merupakan
salah satu tafsir Nusantara yang layak diapresiasi. Respon terhadap tafsir ini sangat banyak
yang kemudian melahirkan berbagai tulisan, baik berbentuk buku, artikel dan karya
ilmiah lainnya. Terlepas dari yang mengapresiasi dan mengkritik, banyaknya respon
terhadap Tafsir al-Mishbah ini menunjukkan suatu produk tafsir yang berharga.
Pentingnya tafsir ini juga ditunjukkan bagaimana tafsir ini diterima oleh kalangan
masyarakat luas.

Tafsir al-Mishbah bercorak sosial kemasyarakatan (adabul ijtimai) dengan
merespon berbagai permasalahan di masyarakat menggunakan metode tahlili yaitu dengan
menganalisis secara mendalam. Corak lain dari Tafsir al-Mishbah adalah bil ra’yi dimana
pendekatan rasional juga sangat menonjol.

Hal ini terlihat ketika Shihab menukil beberapa ilmuwan dan filosof kontemporer
Barat yang rasionalis. Namun, ia juga tidak meninggalkan metode bil ma’tsur dengan
merujuk pada pendapat-pendapat ulama salaf, hal ini sesuai dengan prinsip ushul figh yakni
al muhaafadzatu ala qadiimish sholih wal akhdu bil jadiidi al ashlah.

5. DAFTAR PUSTAKA

Imani, A. K. F. (1998). Nur Al-Qur’an: An Enlightening Comentary into The Light of The Holy
Qur’an. Iran: Imam Ali Public Library

1118



Ahmad Fajar Alj, Dedi Setiyawan, Mochamad Hafid Zamroni, Ahmad Salam Jazuli, Moh Husaini
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1110-1119

Arib, J. M., Khairiyah, N., Suryadinata, M., & Mokodenseho, S. (2022). The Inheritance of
Human Traits in the Qur'an Based on the Scientific Interpretation of Zaghliil
Raghib Muhammad an-Najjar. AL QUDS : Jurnal Studi Alquran Dan Hadis, 6(2),
863-886. https://doi.org/10.29240/alquds.v6i2.4199

Mokodenseho, S. (2021b). Tafsir Al-Qur’an Dengan Pendapat Sahabat. OSF Preprints, 1-
25.

Mokodenseho, S. (2021a). Metode Tafsir Tahlili. OSF Preprints, 1-22.

Abdullah, M. A. (2000). Kajian [Imu Kalam di IAIN Menyongsong Perguliran Paradigma
Keilmuan keislaman pada Era Milenium Ketiga. Al-Jami’ah: Journal of Islamic Studies,
38(1), 78-101. https://doi.org/10.14421/A]1S.2000.381.78-101

Shihab, M. Q. (2003). Membumikan Al-Qur’an. Bandung: Mizan.

Shihab, M. Q. (2002). Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an. Jakarta:Lentera
Hati.

Ghafur, S. A. (2008). Profil Para Mufassir Al-Qur’an. Yogyakarta: Pustaka Insan Madani.

Krippendorf, K. (1980). Lafadz Kalam Dalam Tafsir Al-Misbah Quraish Shihab: Studi
Analisa Semantik. UIN Sunan Kalijaga.

Shihab, M. Q. (2007). Mu'jizat al-Qur’an Ditinjau Dari Aspek Kebahasaan, Isyarat [lmiyyah Dan
Pemberitaan Ghaib. Bandung: Mizan.

Kasmantoni, Lafaz Kalam...., h. 32-37

Igbal, M. (2010). Metode Penafsiran al-Qur’an M. Quraish Shihab. Tsaqafah, 6(2), 248-
270.

Wartini, A. (2014). Corak Penafsiran M. Quraish Shihab Dalam Tafsir al-Mishbah.
HUNAFA: Jurnal Studia Islamika, 11(1), 109-126.

Nur, A. (2012). M. Quraish Shihab dan Rasionalisasi Tafsir. Jurnal Ushuluddin, 18(1), 21-
33.

1119



