
1105  
   

 
 

IMPLEMENTASI MAQASID SYARIAH DI ERA MODERN 
 

Muhamad Choirul Amin 
Pendidikan Bahasa Arab, Institut Agama Islam Bani Fattah, Tambakberas Jombang 

E-mail: *amainssensei@gmail.com 
 

ABSTRAK Maqāṣid Syariah merupakan konsep fundamental dalam hukum Islam yang 
menekankan tujuan utama syariat, yaitu mewujudkan kemaslahatan dan 
mencegah kerusakan dalam kehidupan manusia. Perkembangan era modern 
dengan kompleksitas persoalan sosial, ekonomi, hukum, dan teknologi menuntut 
pendekatan pemahaman syariat yang tidak hanya bersifat tekstual, tetapi juga 
kontekstual. Artikel ini bertujuan untuk mengkaji implementasi Maqāṣid Syariah di 
era modern serta relevansinya dalam menjawab problematika kontemporer. 
Metode yang digunakan adalah studi kepustakaan (library research) dengan 
pendekatan deskriptif-analitis terhadap pemikiran ulama klasik dan kontemporer. 
Hasil kajian menunjukkan bahwa prinsip- prinsip Maqāṣid Syariah, khususnya al-
kulliyyāt al-khams, dapat diimplementasikan dalam berbagai bidang kehidupan, 
seperti hukum, ekonomi, pendidikan, kesehatan, dan keluarga. Pendekatan 
maqāṣid terbukti mampu menjaga fleksibilitas hukum Islam tanpa menghilangkan 
nilai-nilai dasar syariat. Dengan demikian, Maqāṣid Syariah berperan penting 
sebagai kerangka konseptual dalam pengembangan hukum Islam yang adaptif, 
humanis, dan relevan di tengah dinamika masyarakat modern. 

Kata kunci Maqāṣid Syariah, hukum Islam, kemaslahatan, era modern 
  
ABSTRACT Maqāṣid Sharia is a fundamental concept in Islamic law that emphasizes the primary 

objective of sharia, namely realizing the welfare and preventing harm in human life. 
The development of the modern era, with its complex social, economic, legal, and 
technological issues, demands an approach to understanding sharia that is not only 
textual but also contextual. This article aims to examine the implementation of 
Maqāṣid Sharia in the modern era and its relevance in addressing contemporary 
problems. The method used is library research with a descriptive-analytical approach 
to the thoughts of classical and contemporary scholars. The results of the study indicate 
that the principles of Maqāṣid Sharia, particularly al-kulliyyāt al-khams, can be 
implemented in various areas of life, such as law, economics, education, health, and 
family. The maqāṣid approach has proven capable of maintaining the flexibility of 
Islamic law without eliminating the fundamental values of sharia. Thus, Maqāṣid 
Syariah plays an important role as a conceptual framework in the development of 
Islamic law that is adaptive, humanistic and relevant amidst the dynamics of modern 
society. 

Keywords Maqāṣid Syariah, Islamic law, benefit, modern era. 

 

1.        PENDAHULUAN  
    
Syariat Islam diturunkan tidak semata-mata sebagai kumpulan aturan hukum 

yang bersifat normatif, tetapi sebagai sistem nilai yang bertujuan mewujudkan 
kemaslahatan bagi seluruh umat manusia. Tujuan inilah yang dikenal dalam kajian 
ushul fikih sebagai Maqāṣid Syariah. Konsep Maqāṣid Syariah menegaskan bahwa setiap 
ketentuan hukum Islam memiliki tujuan dan hikmah yang berorientasi pada 
perlindungan dan kesejahteraan manusia, baik di dunia maupun di akhirat. 

 

 

  

 

https://journaledutech.com/index.php/great 

Global Research and Innovation Journal (GREAT) 

Volume 2, Nomor 1, 2026, Hal. 1105-1109 

ISSN : 3090-3289 
  

mailto:amainssensei@gmail.com


Muhamad Choirul Amin 
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1105-1109 

  

1106   
   

Dalam sejarah pemikiran Islam, Maqāṣid Syariah telah dirumuskan secara 
sistematis oleh para ulama, terutama melalui konsep al-kulliyyāt al-khams, yaitu 
menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Lima prinsip pokok ini menjadi fondasi 
utama dalam memahami ruh dan tujuan hukum Islam. Dengan berlandaskan maqāṣid, 
hukum Islam tidak dipahami secara kaku, tetapi sebagai sistem yang dinamis dan 
responsif terhadap realitas sosial. 

Memasuki era modern, umat Islam dihadapkan pada berbagai persoalan baru 
yang kompleks dan multidimensional. Perkembangan teknologi, globalisasi ekonomi, 
perubahan pola sosial, serta meningkatnya kesadaran akan hak asasi manusia 
menghadirkan tantangan serius bagi penerapan hukum Islam. Banyak persoalan 
kontemporer yang tidak dijelaskan secara eksplisit dalam sumber-sumber klasik, 
sehingga membutuhkan pendekatan ijtihad yang lebih kontekstual dan berorientasi 
pada tujuan syariat. 

Dalam konteks tersebut, pendekatan Maqāṣid Syariah menjadi sangat relevan dan 
urgen. Maqāṣid Syariah berfungsi sebagai kerangka metodologis untuk menimbang 
kemaslahatan dan kemudaratan dalam penetapan hukum, sekaligus menjaga agar 
hukum Islam tetap sejalan dengan nilai keadilan, kemanusiaan, dan kesejahteraan 
sosial. Wahbah az-Zuḥailī menegaskan bahwa maqāṣid merupakan ruh syariat Islam 
yang menjamin fleksibilitas hukum tanpa menghilangkan prinsip-prinsip dasarnya. 

Oleh karena itu, kajian mengenai implementasi Maqāṣid Syariah di era modern 
menjadi penting untuk menunjukkan bahwa hukum Islam memiliki kemampuan adaptif 
dalam menghadapi dinamika zaman. Pemahaman dan penerapan maqāṣid secara tepat 
diharapkan mampu menjadikan hukum Islam tetap relevan, solutif, dan berorientasi 
pada kemaslahatan umat manusia secara universal. Dengan demikian, Maqāṣid Syariah 
tidak hanya berfungsi sebagai konsep teoritis, tetapi juga sebagai pedoman praktis 
dalam menjawab problematika kehidupan modern. 
 
2.  METODE PENELITIAN  
 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian studi 
kepustakaan (library research). Pendekatan ini dipilih karena fokus kajian diarahkan 
pada penelusuran konsep, pemikiran, dan teori Maqāṣid Syariah sebagaimana 
dikemukakan oleh para ulama klasik dan kontemporer, serta relevansinya dalam 
konteks era modern. 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas data primer dan data sekunder. Data 
primer diperoleh dari karya-karya utama para ulama yang membahas Maqāṣid Syariah, 
seperti al-Mustashfa karya al-Ghazali, al-Muwafaqat karya asy-Syathibi, serta karya-
karya kontemporer seperti Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law karya Jasser 
Auda dan Ushul al-Fiqh al-Islami karya Wahbah az-Zuḥailī. Data sekunder meliputi buku, 
jurnal ilmiah, artikel, dan sumber akademik lain yang relevan dengan tema implementasi 
Maqāṣid Syariah di era modern. 

Analisis data dilakukan melalui tiga tahapan, yaitu: pertama, reduksi data dengan 
memilah informasi yang relevan dengan fokus penelitian; kedua, penyajian data dalam 
bentuk uraian sistematis; dan ketiga, penarikan kesimpulan berdasarkan keterkaitan 
antara konsep Maqāṣid Syariah dan realitas era modern. Pendekatan ini bertujuan untuk 
memperoleh pemahaman yang komprehensif dan mendalam mengenai peran Maqāṣid 
Syariah sebagai kerangka konseptual dalam pengembangan hukum Islam yang adaptif 
dan berorientasi pada kemaslahatan. 
  



Muhamad Choirul Amin 
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1105-1109 

  

1107   
   

     3.  HASIL DAN PEMBAHASAN  
  

3. 1 Konsep Maqashid Al-Syariah 
Sebelum membahas hubungan maqashid al-syariah dengan implementasi diera 

modern, terlebih dahulu perlu dipahami konsep dasar maqashid al-syariah itu sendiri. 
Secara etimologi, kata "maqashid" ( مقِاصد) merupakan bentuk jamak dari "maqshad" ( مَقصد) 
yang berarti tujuan, sasaran, atau maksud. Sedangkan "al-syariah"  berarti jalan menuju 
sumber air, yang secara terminologis bermakna hukum-hukum yang ditetapkan oleh 
Allah SWT untuk hamba-Nya. 

Imam al-Ghazali rahimahullah menyatakan: 
 "Adapun kemaslahatan pada dasarnya adalah ungkapan tentang meraih manfaat 
atau menolak kerusakan.” 
Lebih lanjut, Imam al-Ghazali menjelaskan bahwa maksud syariat dalam 

menetapkan hukum bagi makhluk adalah untuk memelihara lima hal pokok: agama, 
jiwa, akal, keturunan, dan harta. Setiap ketentuan yang mengandung perlindungan 
terhadap lima hal pokok ini adalah maslahat, dan setiap yang menghilangkannya 
adalah mafsadat (kerusakan). 

Imam al-Syatibi dalam kitab monumentalnya "al-Muwafaqat" mengembangkan 
teori maqashid al-syariah secara komprehensif. Beliau membagi maqashid menjadi tiga 
tingkatan: 

a. Al-Dharuriyyat  
Kebutuhan primer yang harus ada demi tegaknya kehidupan manusia. Jika tidak 

terpenuhi, akan menimbulkan kerusakan dan kehancuran hidup manusia. Tingkatan ini 
mencakup lima hal pokok (al-kulliyyat al-khamsah). 

b. Al-Hajiyyat  
Kebutuhan sekunder yang dibutuhkan untuk menghilangkan kesulitan dan 

kesempitan. Jika tidak terpenuhi, tidak sampai merusak kehidupan, tetapi akan 
menimbulkan kesulitan. 

c. Al-Tahsiniyyat  
Kebutuhan tersier yang bersifat pelengkap berupa kepatutan menurut adat 

istiadat, menghindari hal-hal yang tidak enak dipandang, dan berhias dengan 
keindahan sesuai tuntutan norma dan akhlak. 

3. 2 Konsep Dasar Maqāṣid Syariah sebagai Landasan Implementasi 
Dalam konteks modern, pemahaman terhadap Maqāṣid Syariah tidak cukup 

berhenti pada tataran teoritis, tetapi harus diarahkan pada aspek implementatif. 
Maqāṣid menjadi parameter utama dalam menilai apakah suatu kebijakan, hukum, atau 
praktik sosial sejalan dengan tujuan syariat atau justru bertentangan dengannya. 
Dengan demikian, maqāṣid berfungsi sebagai kompas moral dan metodologis dalam 
menghadapi perubahan zaman. Berikut implementasi maqosid dibeberapa bidang : 

a. Implementasi Maqāṣid Syariah di Bidang Hukum dan Sosial 
Di bidang hukum dan sosial, implementasi Maqāṣid Syariah tampak pada upaya 

perlindungan terhadap hak-hak dasar manusia serta penegakan keadilan. Prinsip 
menjaga jiwa (ḥifẓ an-nafs) menjadi dasar penolakan terhadap segala bentuk 
kekerasan, terorisme, dan tindakan yang mengancam keselamatan manusia. Sementara 
itu, menjaga agama (ḥifẓ ad-dīn) diwujudkan melalui jaminan kebebasan beragama dan 
toleransi dalam masyarakat plural. 

Pendekatan maqāṣid juga mendorong lahirnya hukum yang bersifat preventif 
dan solutif, bukan semata-mata represif. Hukum Islam di era modern dituntut untuk 



Muhamad Choirul Amin 
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1105-1109 

  

1108   
   

mampu menyelesaikan persoalan sosial seperti ketidakadilan, diskriminasi, dan konflik 
sosial dengan tetap berlandaskan pada nilai kemanusiaan dan keadilan universal. 

b. Implementasi Maqāṣid Syariah di Bidang Ekonomi dan Keuangan 
Dalam bidang ekonomi, Maqāṣid Syariah berperan penting dalam mewujudkan 

sistem ekonomi yang adil dan berkelanjutan. Prinsip menjaga harta (ḥifẓ al-māl) tidak 
hanya dimaknai sebagai perlindungan kepemilikan individu, tetapi juga sebagai upaya 
mencegah praktik ekonomi yang merugikan masyarakat, seperti riba, monopoli, dan 
eksploitasi. 

Perkembangan ekonomi syariah modern, seperti perbankan syariah, zakat 
produktif, dan wakaf tunai, merupakan bentuk nyata implementasi maqāṣid. 
Instrumen-instrumen tersebut bertujuan untuk menciptakan pemerataan ekonomi dan 
mengurangi kesenjangan sosial. Dengan demikian, ekonomi Islam tidak hanya 
berorientasi pada keuntungan materi, tetapi juga pada kesejahteraan sosial dan 
keadilan distributif. 

c. Implementasi Maqāṣid Syariah di Bidang Pendidikan dan Intelektual 
Menjaga akal (ḥifẓ al-‘aql) menjadi salah satu fokus utama implementasi Maqāṣid 

Syariah di era modern. Pendidikan dipandang sebagai sarana strategis untuk 
membangun manusia yang berilmu, berakhlak, dan mampu berpikir kritis. Dalam 
konteks ini, pendidikan Islam dituntut untuk mengintegrasikan ilmu agama dan ilmu 
pengetahuan umum secara seimbang. 

Selain itu, tantangan era digital seperti penyebaran hoaks, radikalisme, dan 
penyalahgunaan teknologi menuntut adanya literasi digital dan etika intelektual. 
Implementasi maqāṣid di bidang pendidikan bertujuan untuk membentuk generasi 
yang cerdas secara intelektual sekaligus matang secara moral. 

d. Implementasi Maqāṣid Syariah di Bidang Keluarga dan Moralita 
Bidang keluarga merupakan ruang penting dalam implementasi prinsip menjaga 

keturunan (ḥifẓ an-nasl). Syariat Islam memberikan perhatian besar terhadap 
pembinaan keluarga yang sakinah, mawaddah, dan rahmah. Perlindungan terhadap 
perempuan dan anak, pendidikan akhlak, serta pencegahan kerusakan moral 
merupakan bagian integral dari implementasi maqāṣid di bidang ini. 

Di era modern, tantangan keluarga semakin kompleks akibat perubahan gaya 
hidup dan nilai sosial. Oleh karena itu, pendekatan Maqāṣid Syariah menjadi penting 
untuk menjaga keseimbangan antara nilai-nilai agama dan realitas sosial, sehingga 
institusi keluarga tetap menjadi fondasi utama dalam membangun masyarakat yang 
bermoral dan beradab. 

e. Relevansi Maqāṣid Syariah dalam Menjawab Tantangan Modern 
Secara keseluruhan, Maqāṣid Syariah menawarkan pendekatan yang fleksibel 

dan kontekstual dalam menghadapi dinamika modernitas. Menurut Jasser Auda, 
maqāṣid tidak hanya berfungsi sebagai tujuan hukum, tetapi juga sebagai sistem 
nilai yang dapat diaplikasikan lintas bidang kehidupan. Dengan pendekatan ini, hukum 
Islam dapat terus berkembang tanpa kehilangan substansi dan ruhnya. Implementasi 
Maqāṣid Syariah di era modern menunjukkan bahwa Islam adalah agama yang relevan 
sepanjang zaman dan mampu memberikan solusi atas persoalan-persoalan 
kontemporer. Oleh karena itu, penguatan pemahaman maqāṣid menjadi kebutuhan 
mendesak dalam pengembangan hukum Islam di masa kini dan mendatang. 
  
 
 



Muhamad Choirul Amin 
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1105-1109 

  

1109   
   

4.  KESIMPULAN  
  

Maqāṣid Syariah merupakan konsep inti dalam hukum Islam yang menegaskan 
bahwa syariat bertujuan untuk mewujudkan kemaslahatan manusia. Implementasi 
Maqāṣid Syariah di era modern menunjukkan bahwa hukum Islam bersifat adaptif dan 
relevan dalam menghadapi dinamika sosial, ekonomi, dan teknologi. Dengan 
menjadikan tujuan syariat sebagai orientasi utama, Maqāṣid Syariah mampu menjawab 
tantangan modern tanpa menghilangkan nilai-nilai dasar ajaran Islam. Oleh karena itu, 
pemahaman dan penerapan Maqāṣid Syariah secara tepat menjadi kunci dalam 
pengembangan hukum Islam yang humanis dan berkelanjutan. 
 
5.  DAFTAR PUSTAKA   
  
Abu Hamid al-Ghazali, al-Mustashfa min ‘Ilm al- Ushul, Juz I (Beirut: Dar al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, 1993), hlm. 286. 
Muhammad Abu Zahrah, Ushul al-Fiqh (Kairo: Dar al- Fikr al-‘Arabi, 1958), hlm. 364. 
Abu Ishaq al-Syathibi, al-Muwafaqat fi Ushul al-Shari‘ah, Juz II (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 

2004), hlm. 8–10. 
Felicitas Opwis, “Maslaha in Contemporary Islamic Legal Theory,” Islamic Law and 

Society 12, no. 2 (2005): 182–223. 
Wahbah az-Zuḥailī, Ushul al-Fiqh al-Islami, Juz II (Damaskus: Dar al-Fikr, 1986), hlm. 

1017. 
Ahmad Fauzi bin Asni, “Sadd al-Dhara’i’ sebagai Instrumen Pencegahan dalam Undang-

Undang Jenayah Syariah di Malaysia,” Jurnal Syariah  24, no. 2 (2016): 201–
220. 

Mohd Daud Bakar dan Engku Rabiah Adawiah Engku Ali, Essential Guide to Takaful 
(Islamic Insurance) (Kuala Lumpur: CERT Publications,  2008), hlm. 15–18. 

 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law (London: IIIT, 2008), hlm. 
67. 

Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law, hlm. 3–5. 
Asni, Ahmad Fauzi bin. "Sadd al-Dhara'i' sebagai Instrumen Pencegahan dalam 

Undang- Undang Jenayah Syariah di Malaysia." *Jurnal Syariah* 24, no. 2 (2016): 
291-316. 

Bakar, Mohd Daud dan Engku Rabiah Adawiah Engku Ali. "Essential Guide to Takaful 
(Islamic Insurance)." *CERT Publications* (2008): 45-67. 

Opwis, Felicitas. "Maslaha in Contemporary Islamic Legal Theory." *Islamic Law and 
Society* 12, no. 2 (2005): 182-223. 
Zahrah, Muhammad Abu. *Ushul al-Fiqh*. Kairo: Dar al-Fikr al-'Arabi, 1958. 

 


