-

(GREAT

https://journaledutech.com/index.php/great
Global Research and Innovation Journal (GREAT)
Volume 2, Nomor 1, 2026, Hal. 1105-1109
ISSN : 3090-3289

IMPLEMENTASIMAQASID SYARIAH DI ERA MODERN

Muhamad Choirul Amin

Pendidikan Bahasa Arab, Institut Agama Islam Bani Fattah, Tambakberas Jombang

ABSTRAK

Kata kunci

ABSTRACT

Keywords

E-mail: *amainssensei@gmail.com

Maqasid Syariah merupakan konsep fundamental dalam hukum Islam yang
menekankan tujuan utama syariat, yaitu mewujudkan kemaslahatan dan
mencegah kerusakan dalam kehidupan manusia. Perkembangan era modern
dengan kompleksitas persoalan sosial, ekonomi, hukum, dan teknologi menuntut
pendekatan pemahaman syariat yang tidak hanya bersifat tekstual, tetapi juga
kontekstual. Artikel ini bertujuan untuk mengkaji implementasi Maqasid Syariah di
era modern serta relevansinya dalam menjawab problematika kontemporer.
Metode yang digunakan adalah studi kepustakaan (library research) dengan
pendekatan deskriptif-analitis terhadap pemikiran ulama klasik dan kontemporer.
Hasil kajian menunjukkan bahwa prinsip- prinsip Maqasid Syariah, khususnya al-
kulliyyat al-khams, dapat diimplementasikan dalam berbagai bidang kehidupan,
seperti hukum, ekonomi, pendidikan, kesehatan, dan keluarga. Pendekatan
magqasid terbukti mampu menjaga fleksibilitas hukum Islam tanpa menghilangkan
nilai-nilai dasar syariat. Dengan demikian, Maqasid Syariah berperan penting
sebagai kerangka konseptual dalam pengembangan hukum Islam yang adaptif,
humanis, dan relevan di tengah dinamika masyarakat modern.

Magasid Syariah, hukum Islam, kemaslahatan, era modern

Magqasid Sharia is a fundamental concept in Islamic law that emphasizes the primary
objective of sharia, namely realizing the welfare and preventing harm in human life.
The development of the modern era, with its complex social, economic, legal, and
technological issues, demands an approach to understanding sharia that is not only
textual but also contextual. This article aims to examine the implementation of
Magqasid Sharia in the modern era and its relevance in addressing contemporary
problems. The method used is library research with a descriptive-analytical approach
to the thoughts of classical and contemporary scholars. The results of the study indicate
that the principles of Maqasid Sharia, particularly al-kulliyyat al-khams, can be
implemented in various areas of life, such as law, economics, education, health, and
family. The maqasid approach has proven capable of maintaining the flexibility of
Islamic law without eliminating the fundamental values of sharia. Thus, Maqasid
Syariah plays an important role as a conceptual framework in the development of
Islamic law that is adaptive, humanistic and relevant amidst the dynamics of modern
society.

Magqasid Syariah, Islamic law, benefit, modern era.

1. PENDAHULUAN

Syariat Islam diturunkan tidak semata-mata sebagai kumpulan aturan hukum
yang bersifat normatif, tetapi sebagai sistem nilai yang bertujuan mewujudkan
kemaslahatan bagi seluruh umat manusia. Tujuan inilah yang dikenal dalam kajian
ushul fikih sebagai Maqasid Syariah. Konsep Maqasid Syariah menegaskan bahwa setiap
ketentuan hukum Islam memiliki tujuan dan hikmah yang berorientasi pada
perlindungan dan kesejahteraan manusia, baik di dunia maupun di akhirat.

1105


mailto:amainssensei@gmail.com

Muhamad Choirul Amin
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1105-1109

Dalam sejarah pemikiran Islam, Maqasid Syariah telah dirumuskan secara
sistematis oleh para ulama, terutama melalui konsep al-kulliyyat al-khams, yaitu
menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Lima prinsip pokok ini menjadi fondasi
utama dalam memahami ruh dan tujuan hukum Islam. Dengan berlandaskan magqasid,
hukum Islam tidak dipahami secara kaku, tetapi sebagai sistem yang dinamis dan
responsif terhadap realitas sosial.

Memasuki era modern, umat Islam dihadapkan pada berbagai persoalan baru
yang kompleks dan multidimensional. Perkembangan teknologi, globalisasi ekonomi,
perubahan pola sosial, serta meningkatnya kesadaran akan hak asasi manusia
menghadirkan tantangan serius bagi penerapan hukum Islam. Banyak persoalan
kontemporer yang tidak dijelaskan secara eksplisit dalam sumber-sumber Kklasik,
sehingga membutuhkan pendekatan ijtihad yang lebih kontekstual dan berorientasi
pada tujuan syariat.

Dalam konteks tersebut, pendekatan Magasid Syariah menjadi sangat relevan dan
urgen. Maqasid Syariah berfungsi sebagai kerangka metodologis untuk menimbang
kemaslahatan dan kemudaratan dalam penetapan hukum, sekaligus menjaga agar
hukum Islam tetap sejalan dengan nilai keadilan, kemanusiaan, dan kesejahteraan
sosial. Wahbah az-Zuhaili menegaskan bahwa maqgasid merupakan ruh syariat Islam
yang menjamin fleksibilitas hukum tanpa menghilangkan prinsip-prinsip dasarnya.

Oleh karena itu, kajian mengenai implementasi Maqasid Syariah di era modern
menjadi penting untuk menunjukkan bahwa hukum Islam memiliki kemampuan adaptif
dalam menghadapi dinamika zaman. Pemahaman dan penerapan maqasid secara tepat
diharapkan mampu menjadikan hukum Islam tetap relevan, solutif, dan berorientasi
pada kemaslahatan umat manusia secara universal. Dengan demikian, Maqasid Syariah
tidak hanya berfungsi sebagai konsep teoritis, tetapi juga sebagai pedoman praktis
dalam menjawab problematika kehidupan modern.

2. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian studi
kepustakaan (library research). Pendekatan ini dipilih karena fokus kajian diarahkan
pada penelusuran konsep, pemikiran, dan teori Maqasid Syariah sebagaimana
dikemukakan oleh para ulama klasik dan kontemporer, serta relevansinya dalam
konteks era modern.

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas data primer dan data sekunder. Data
primer diperoleh dari karya-karya utama para ulama yang membahas Maqasid Syariah,
seperti al-Mustashfa karya al-Ghazali, al-Muwafaqat karya asy-Syathibi, serta karya-
karya kontemporer seperti Maqgasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law karya Jasser
Auda dan Ushul al-Figh al-Islami karya Wahbah az-Zuhaili. Data sekunder meliputi buku,
jurnal ilmiah, artikel, dan sumber akademik lain yang relevan dengan tema implementasi
Magasid Syariah di era modern.

Analisis data dilakukan melalui tiga tahapan, yaitu: pertama, reduksi data dengan
memilah informasi yang relevan dengan fokus penelitian; kedua, penyajian data dalam
bentuk uraian sistematis; dan ketiga, penarikan kesimpulan berdasarkan keterkaitan
antara konsep Maqasid Syariah dan realitas era modern. Pendekatan ini bertujuan untuk
memperoleh pemahaman yang komprehensif dan mendalam mengenai peran Maqasid
Syariah sebagai kerangka konseptual dalam pengembangan hukum Islam yang adaptif
dan berorientasi pada kemaslahatan.

1106



Muhamad Choirul Amin
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1105-1109

3. HASIL DAN PEMBAHASAN

3.1 Konsep Maqashid Al-Syariah

Sebelum membahas hubungan maqashid al-syariah dengan implementasi diera
modern, terlebih dahulu perlu dipahami konsep dasar maqashid al-syariah itu sendiri.
Secara etimologi, kata "maqgashid" (»<l&) merupakan bentuk jamak dari "maqshad"” (x<24)
yang berarti tujuan, sasaran, atau maksud. Sedangkan "al-syariah" berarti jalan menuju
sumber air, yang secara terminologis bermakna hukum-hukum yang ditetapkan oleh
Allah SWT untuk hamba-Nya.

Imam al-Ghazali rahimahullah menyatakan:

"Adapun kemaslahatan pada dasarnya adalah ungkapan tentang meraih manfaat

atau menolak kerusakan.”

Lebih lanjut, Imam al-Ghazali menjelaskan bahwa maksud syariat dalam
menetapkan hukum bagi makhluk adalah untuk memelihara lima hal pokok: agama,
jiwa, akal, keturunan, dan harta. Setiap ketentuan yang mengandung perlindungan
terhadap lima hal pokok ini adalah maslahat, dan setiap yang menghilangkannya
adalah mafsadat (kerusakan).

Imam al-Syatibi dalam kitab monumentalnya "al-Muwafaqat” mengembangkan
teori maqashid al-syariah secara komprehensif. Beliau membagi magashid menjadi tiga
tingkatan:

a. Al-Dharuriyyat

Kebutuhan primer yang harus ada demi tegaknya kehidupan manusia. Jika tidak
terpenuhi, akan menimbulkan kerusakan dan kehancuran hidup manusia. Tingkatan ini
mencakup lima hal pokok (al-kulliyyat al-khamsah).

b. Al-Hajiyyat

Kebutuhan sekunder yang dibutuhkan untuk menghilangkan kesulitan dan
kesempitan. Jika tidak terpenuhi, tidak sampai merusak kehidupan, tetapi akan
menimbulkan kesulitan.

c. Al-Tahsiniyyat

Kebutuhan tersier yang bersifat pelengkap berupa kepatutan menurut adat
istiadat, menghindari hal-hal yang tidak enak dipandang, dan berhias dengan
keindahan sesuai tuntutan norma dan akhlak.

3.2 Konsep Dasar Maqasid Syariah sebagai Landasan Implementasi

Dalam konteks modern, pemahaman terhadap Maqasid Syariah tidak cukup
berhenti pada tataran teoritis, tetapi harus diarahkan pada aspek implementatif.
Magqasid menjadi parameter utama dalam menilai apakah suatu kebijakan, hukum, atau
praktik sosial sejalan dengan tujuan syariat atau justru bertentangan dengannya.
Dengan demikian, maqgasid berfungsi sebagai kompas moral dan metodologis dalam
menghadapi perubahan zaman. Berikut implementasi maqosid dibeberapa bidang :

a. Implementasi Maqasid Syariah di Bidang Hukum dan Sosial

Di bidang hukum dan sosial, implementasi Maqgasid Syariah tampak pada upaya
perlindungan terhadap hak-hak dasar manusia serta penegakan keadilan. Prinsip
menjaga jiwa (hifz an-nafs) menjadi dasar penolakan terhadap segala bentuk
kekerasan, terorisme, dan tindakan yang mengancam keselamatan manusia. Sementara
itu, menjaga agama (hifz ad-din) diwujudkan melalui jaminan kebebasan beragama dan
toleransi dalam masyarakat plural.

Pendekatan magqasid juga mendorong lahirnya hukum yang bersifat preventif
dan solutif, bukan semata-mata represif. Hukum Islam di era modern dituntut untuk

1107



Muhamad Choirul Amin
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1105-1109

mampu menyelesaikan persoalan sosial seperti ketidakadilan, diskriminasi, dan konflik
sosial dengan tetap berlandaskan pada nilai kemanusiaan dan keadilan universal.
b. Implementasi Maqgasid Syariah di Bidang Ekonomi dan Keuangan

Dalam bidang ekonomi, Maqasid Syariah berperan penting dalam mewujudkan
sistem ekonomi yang adil dan berkelanjutan. Prinsip menjaga harta (hifz al-mal) tidak
hanya dimaknai sebagai perlindungan kepemilikan individu, tetapi juga sebagai upaya
mencegah praktik ekonomi yang merugikan masyarakat, seperti riba, monopoli, dan
eksploitasi.

Perkembangan ekonomi syariah modern, seperti perbankan syariah, zakat
produktif, dan wakaf tunai, merupakan bentuk nyata implementasi maqasid.
Instrumen-instrumen tersebut bertujuan untuk menciptakan pemerataan ekonomi dan
mengurangi kesenjangan sosial. Dengan demikian, ekonomi Islam tidak hanya
berorientasi pada keuntungan materi, tetapi juga pada kesejahteraan sosial dan
keadilan distributif.

c. Implementasi Maqasid Syariah di Bidang Pendidikan dan Intelektual

Menjaga akal (hifz al-‘aql) menjadi salah satu fokus utama implementasi Maqasid
Syariah di era modern. Pendidikan dipandang sebagai sarana strategis untuk
membangun manusia yang berilmu, berakhlak, dan mampu berpikir kritis. Dalam
konteks ini, pendidikan Islam dituntut untuk mengintegrasikan ilmu agama dan ilmu
pengetahuan umum secara seimbang.

Selain itu, tantangan era digital seperti penyebaran hoaks, radikalisme, dan
penyalahgunaan teknologi menuntut adanya literasi digital dan etika intelektual.
Implementasi maqasid di bidang pendidikan bertujuan untuk membentuk generasi
yang cerdas secara intelektual sekaligus matang secara moral.

d. Implementasi Maqasid Syariah di Bidang Keluarga dan Moralita

Bidang keluarga merupakan ruang penting dalam implementasi prinsip menjaga
keturunan (hifz an-nasl). Syariat Islam memberikan perhatian besar terhadap
pembinaan keluarga yang sakinah, mawaddah, dan rahmah. Perlindungan terhadap
perempuan dan anak, pendidikan akhlak, serta pencegahan kerusakan moral
merupakan bagian integral dari implementasi maqasid di bidang ini.

Di era modern, tantangan keluarga semakin kompleks akibat perubahan gaya
hidup dan nilai sosial. Oleh karena itu, pendekatan Maqasid Syariah menjadi penting
untuk menjaga keseimbangan antara nilai-nilai agama dan realitas sosial, sehingga
institusi keluarga tetap menjadi fondasi utama dalam membangun masyarakat yang
bermoral dan beradab.

e. Relevansi Maqasid Syariah dalam Menjawab Tantangan Modern

Secara keseluruhan, Maqasid Syariah menawarkan pendekatan yang fleksibel
dan kontekstual dalam menghadapi dinamika modernitas. Menurut Jasser Auda,
magqasid tidak hanya berfungsi sebagai tujuan hukum, tetapi juga sebagai sistem
nilai yang dapat diaplikasikan lintas bidang kehidupan. Dengan pendekatan ini, hukum
Islam dapat terus berkembang tanpa kehilangan substansi dan ruhnya. Implementasi
Magasid Syariah di era modern menunjukkan bahwa Islam adalah agama yang relevan
sepanjang zaman dan mampu memberikan solusi atas persoalan-persoalan
kontemporer. Oleh karena itu, penguatan pemahaman maqasid menjadi kebutuhan
mendesak dalam pengembangan hukum Islam di masa kini dan mendatang.

1108



Muhamad Choirul Amin
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1105-1109

4. KESIMPULAN

Magasid Syariah merupakan konsep inti dalam hukum Islam yang menegaskan
bahwa syariat bertujuan untuk mewujudkan kemaslahatan manusia. Implementasi
Magasid Syariah di era modern menunjukkan bahwa hukum Islam bersifat adaptif dan
relevan dalam menghadapi dinamika sosial, ekonomi, dan teknologi. Dengan
menjadikan tujuan syariat sebagai orientasi utama, Maqasid Syariah mampu menjawab
tantangan modern tanpa menghilangkan nilai-nilai dasar ajaran Islam. Oleh karena itu,
pemahaman dan penerapan Maqasid Syariah secara tepat menjadi kunci dalam
pengembangan hukum Islam yang humanis dan berkelanjutan.

5. DAFTARPUSTAKA

Abu Hamid al-Ghazali, al-Mustashfa min ‘Ilm al- Ushul, Juz I (Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 1993), hlm. 286.

Muhammad Abu Zahrah, Ushul al-Figh (Kairo: Dar al- Fikr al-‘Arabi, 1958), hlm. 364.

Abu Ishaq al-Syathibi, al-Muwafaqat fi Ushul al-Shari‘ah, Juz Il (Beirut: Dar al-Ma'rifah,
2004), hlm. 8-10.

Felicitas Opwis, “Maslaha in Contemporary Islamic Legal Theory,” Islamic Law and
Society 12, no. 2 (2005): 182-223.

Wahbah az-Zuhaili, Ushul al-Figh al-Islami, Juz Il (Damaskus: Dar al-Fikr, 1986), hlm.
1017.

Ahmad Fauzi bin Asni, “Sadd al-Dhara’i’ sebagai Instrumen Pencegahan dalam Undang-
Undang Jenayah Syariah di Malaysia,” Jurnal Syariah 24, no. 2 (2016): 201-
220.

Mohd Daud Bakar dan Engku Rabiah Adawiah Engku Ali, Essential Guide to Takaful
(Islamic Insurance) (Kuala Lumpur: CERT Publications, 2008), hlm. 15-18.

Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law (London: IIIT, 2008), hlm.
67.

Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law, hlm. 3-5.

Asni, Ahmad Fauzi bin. "Sadd al-Dhara'i' sebagai Instrumen Pencegahan dalam
Undang- Undang Jenayah Syariah di Malaysia." *Jurnal Syariah* 24, no. 2 (2016):
291-316.

Bakar, Mohd Daud dan Engku Rabiah Adawiah Engku Ali. "Essential Guide to Takaful
(Islamic Insurance)." *CERT Publications* (2008): 45-67.

Opwis, Felicitas. "Maslaha in Contemporary Islamic Legal Theory." *Islamic Law and
Society* 12, no. 2 (2005): 182-223.

Zahrah, Muhammad Abu. *Ushul al-Figh*. Kairo: Dar al-Fikr al-'Arabi, 1958.

1109



