
1022  
   

 
   

SERAT WEDHATAMA: KEUNIKAN NASKAH ULAMA NUSANTARA SEBAGAI SINTESIS 
SPIRITUALITAS ISLAM-JAWA ABAD KE-19  

  
LMuhammad Dzikri Al Falah1, Andi Maulana2, Muhammad Choirul Amin3  

Pendidikan Bahasa Arab, Institut Agama Islam Bani Fattah, Tambakberas Jombang  

E-mail: *ldzrial24@gmail,com1, andi02.maulana00@gmail.com2, amainssensei@gmail.com3   

 
ABSTRAK Serat Wedhatama merupakan salah satu mahakarya kesusastraan Jawa yang ditulis 

oleh KGPAA Mangkunegara IV pada abad ke-19. Naskah ini memiliki keunikan 
tersendiri sebagai representasi intelektual ulama Nusantara yang berhasil 
menyintesiskan ajaran Islam dengan kearifan lokal Jawa melalui medium tembang 
macapat. Penelitian ini bertujuan menganalisis keunikan Serat Wedhatama dari 
aspek filologis, struktur teks, dan kandungan ajaran spiritualnya. Metode yang 
digunakan adalah metode kualitatif dengan pendekatan filologi, analisis teks, dan 
kajian tasawuf. Hasil penelitian menunjukkan bahwa keunikan Serat Wedhatama 
terletak pada: (1) struktur teks yang tersusun dalam lima pupuh tembang macapat 
dengan total 100 bait, (2) konsep Catur Sembah (Sembah Raga, Cipta, Jiwa, dan Rasa) 
sebagai jalan spiritual bertingkat, (3) sintesis harmonis antara ajaran Islam tasawuf 
dengan filosofi Jawa, dan (4) relevansi ajaran yang melampaui zamannya. Naskah ini 
menjadi bukti kematangan intelektual ulama Nusantara dalam membangun Islam 
moderat yang akomodatif terhadap budaya lokal. 
 

Kata kunci Serat Wedhatama, Mangkunegara IV, Catur Sembah, Islam-Jawa, Tembang 

Macapat, Naskah Kuno  
  
ABSTRACT Serat Wedhatama is one of the masterpieces of Javanese literature written by KGPAA 

Mangkunegara IV in the 19th century. This manuscript has unique characteristics as a 
representation of Nusantara Islamic scholars who successfully synthesized Islamic 
teachings with Javanese local wisdom through the medium of macapat poetry. This 
research aims to analyze the uniqueness of Serat Wedhatama from philological, textual 
structure, and spiritual teaching aspects. The method used is qualitative with 
philological approach, text analysis, and Sufism studies. The results show that the 
uniqueness of Serat Wedhatama lies in: (1) text structure composed in five types of 
macapat poetry with a total of 100 stanzas, (2) the concept of Catur Sembah (Sembah 
Raga, Cipta, Jiwa, and Rasa) as a tiered spiritual path, (3) harmonious synthesis 
between Islamic Sufism and Javanese philosophy, and (4) the relevance of teachings 
that transcend its time. This manuscript is evidence of the intellectual maturity of 
Nusantara scholars in building moderate Islam that is accommodative to local culture. 
 

Keywords Serat Wedhatama, Mangkunegara IV, Catur Sembah, Islam-Java, Macapat 

Poetry, Ancient Manuscript  

 
 

1. PENDAHULUAN  
    

Khazanah intelektual Nusantara telah menghasilkan berbagai karya sastra dan 
naskah piwulang yang sarat dengan nilai-nilai luhur. Di antara ribuan naskah kuno yang 
tersebar di berbagai perpustakaan dan museum, Serat Wedhatama karya Kanjeng Gusti 
Pangeran Adipati Arya (KGPAA) Mangkunegara IV menempati posisi istimewa sebagai 
salah satu puncak estetika sastra Jawa abad ke-19. Naskah yang ditulis sekitar tahun 

 

 

  

 

https://journaledutech.com/index.php/great 

Global Research and Innovation Journal (GREAT) 

Volume 2, Nomor 1, 2026, Hal. 1022-1028 

ISSN : 3090-3289 
  

mailto:andi02.maulana00@gmail.com2


LMuhammad Dzikri Al Falah, Andi Maulana, Muhammad Choirul Amin  
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1022-1028  

  

1023   
   

1860-an ini bukan sekadar karya sastra biasa, melainkan manifestasi pemikiran seorang 
penguasa yang juga merupakan pujangga dan intelektual Muslim. 

Serat Wedhatama yang secara harfiah berarti "tulisan mengenai ajaran utama" 
merupakan karya moralistis-didaktis yang memadukan unsur-unsur ajaran Islam, 
khususnya tasawuf, dengan kearifan lokal Jawa. Keunikan utama karya ini terletak pada 
kemampuannya menjembatani dua tradisi besar: tradisi Islam yang dibawa oleh Wali 
Songo dan para ulama Nusantara, serta tradisi filosofis Jawa yang telah mengakar 
berabad-abad lamanya. 

Dalam konteks perkembangan Islam di Nusantara, Serat Wedhatama menjadi 
bukti nyata bagaimana para intelektual Muslim Jawa pada abad ke-19 merespons 
dinamika keagamaan zamannya. Periode ini ditandai dengan munculnya gerakan 
pemurnian Islam yang lebih ortodoks, namun Mangkunegara IV justru mengambil jalan 
tengah dengan tetap mempertahankan karakteristik Islam Jawa yang moderat dan 
toleran. 

Penelitian ini bertujuan untuk: (1) mendeskripsikan struktur dan karakteristik 
naskah Serat Wedhatama dari perspektif filologis; (2) menganalisis keunikan konsep 
Catur Sembah sebagai ajaran spiritual bertingkat; (3) mengungkap bagaimana Serat 
Wedhatama mengintegrasikan nilai-nilai Islam dan Jawa; dan (4) menjelaskan relevansi 
ajaran Serat Wedhatama bagi pendidikan karakter masa kini. 
  
2. METODE PENELITIAN  
  

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan pendekatan filologi modern. 
Metode filologi digunakan untuk menganalisis aspek kodikologis (fisik naskah) dan aspek 
tekstual (isi naskah). Selain itu, penelitian ini juga menggunakan pendekatan 
hermeneutik untuk memahami makna ajaran yang terkandung dalam teks, serta 
pendekatan kajian Islam untuk menganalisis dimensi spiritual dan keagamaan. 

Sumber data primer penelitian ini adalah teks Serat Wedhatama yang tersimpan 
di Perpustakaan Reksapustaka Mangkunegaran, Surakarta. Data sekunder berupa 
berbagai literatur yang relevan, termasuk tafsir dan terjemahan Serat Wedhatama yang 
telah dipublikasikan, jurnal ilmiah, dan buku-buku tentang kesusastraan Jawa dan 
tasawuf. Analisis data menggunakan metode deskriptif-analitis, yaitu mendeskripsikan 
struktur naskah kemudian menganalisis kandungan isinya secara mendalam. 
  
3.  HASIL DAN PEMBAHASAN  
  

3.1    Deskripsi Kodikologis Naskah Serat Wedhatama 
Naskah asli Serat Wedhatama tersimpan di Perpustakaan Reksapustaka 

Mangkunegaran di Surakarta, Jawa Tengah. Naskah ini ditulis menggunakan aksara Jawa 
dan berbentuk tembang macapat. Secara formal, Serat Wedhatama dinyatakan sebagai 
karya KGPAA Mangkunegara IV, meskipun terdapat indikasi bahwa penulisannya 
melibatkan kolaborasi dengan pujangga lain, sebagaimana lazim terjadi dalam tradisi 
kesusastraan keraton Jawa pada masa itu. 

Mangkunegara IV lahir pada 3 Maret 1811 dan memerintah Kadipaten 
Mangkunegaran dari tahun 1853 hingga wafatnya pada 2 September 1881. Selama masa 
pemerintahannya, beliau tidak hanya mengembangkan ekonomi dan politik 
Mangkunegaran, tetapi juga menjadi patron seni dan sastra yang produktif. 

3.2  Struktur Teks: Lima Pupuh Tembang Macapat 



LMuhammad Dzikri Al Falah, Andi Maulana, Muhammad Choirul Amin  
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1022-1028  

  

1024   
   

Serat Wedhatama terdiri dari 100 pupuh (bait) yang dibagi dalam lima jenis 
tembang macapat dengan urutan yang sistematis: 

a. Pupuh Pangkur (14 bait) - Tema: Memilih figur atau tokoh yang baik sebagai 
teladan. Watak tembang Pangkur yang teguh, berani, dan penuh semangat sesuai untuk 
membuka karya dengan semangat membangun karakter. 

b.  Pupuh Sinom (18 bait) - Tema: Kewajiban, hak, dan dasar-dasar spiritual dalam 
kehidupan, termasuk laku tapa. Watak Sinom yang lembut dan penuh harapan cocok 
untuk menyampaikan ajaran fundamental. 

c. Pupuh Pocung (15 bait) - Tema: Perjuangan manusia untuk mendapatkan 
kekuasaan, kekayaan, dan keterampilan. Watak Pocung yang jenaka namun mengandung 
kritik memungkinkan penyampaian nasihat dengan cara yang tidak menggurui. 

d. Pupuh Gambuh (35 bait) - Tema: Pemahaman agama yang mendalam, khususnya 
konsep Catur Sembah. Watak Gambuh yang agung, sakral, dan khusyuk sangat tepat 
untuk menyampaikan ajaran spiritual tertinggi. Ini adalah bagian terpanjang dan 
terpenting dalam Serat Wedhatama. 

e. Pupuh Kinanthi (18 bait) - Tema: Menjalankan hidup dengan baik dan bijaksana. 
Watak Kinanthi yang ringan, mengalir, dan penuh kasih sayang menutup karya dengan 
membawa pembaca kembali ke kehidupan sehari-hari dengan bekal spiritual yang telah 
diperoleh. 

Struktur ini menunjukkan sistematika yang terencana dengan baik, dimulai dari 
pemilihan teladan, memahami kewajiban spiritual, memperjuangkan kehidupan duniawi, 
mendalami ajaran agama, hingga menerapkannya dalam kehidupan sehari-hari. 

3.3  Konsep "Agama Ageming Aji": Fondasi Kepemimpinan Spiritual 
Salah satu konsep kunci dalam Serat Wedhatama adalah "agama ageming aji" yang 

terdapat dalam pupuh Pangkur bait pertama: 
Mingkar mingkuring angkara 
Akarana karenan mardi siwi 
Sinawung resmining kidung 
Sinuba sinukarta 
Mrih kretarta pakartining ngèlmu luhung 
Kang tumrap ning tanah Jawa 
Agama ageming aji 

(Menghindarkan diri dari angkara murka / Bila akan mendidik putra / Dikemas 
dalam keindahan syair / Dihias agar tampak indah / Agar tujuan ilmu luhur ini tercapai / 
Yang berlaku di tanah Jawa / Agama pegangan para pemimpin) 

Konsep "agama ageming aji" dapat dimaknai sebagai "agama yang menjadi 
pegangan raja/pemimpin" atau "kepemimpinan yang berdasar agama". Ini menunjukkan 
bahwa Mangkunegara IV menempatkan agama (Islam) sebagai fondasi kepemimpinan 
dan kehidupan, namun dengan pendekatan yang bijaksana dan sesuai dengan konteks 
tanah Jawa. 

3.4  Konsep Catur Sembah: Jalan Spiritual Bertingkat 
Keunikan paling menonjol dari Serat Wedhatama terletak pada konsep Catur 

Sembah (Empat Macam Sembah) yang dijelaskan secara detail dalam Pupuh Gambuh. 
Konsep ini merupakan jalan spiritual bertingkat yang harus ditempuh oleh manusia untuk 
mencapai kedekatan dengan Tuhan. 

Pupuh Gambuh bait pertama menyatakan: 
Samengko ingsun tutur 
Sembah catur supaya lumuntur 
Dhihin raga, cipta, jiwa, rasa, kaki 



LMuhammad Dzikri Al Falah, Andi Maulana, Muhammad Choirul Amin  
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1022-1028  

  

1025   
   

Ing kono lamun tinemu 
Tandha nugrahaning Manon 
(Sekarang saya sampaikan / Empat macam sembah agar dilestarikan / Pertama 

sembah raga, sembah cipta, sembah jiwa, sembah rasa, anakku / Di situlah jika bertemu 
/ Tanda anugerah Yang Maha Melihat) 

3.5  Sembah Raga (Sembah Jasmani) 
Sembah Raga adalah tahap pertama yang menekankan pada kesalehan ritual dan 

pemeliharaan kesehatan jasmani. Dalam konteks Islam, ini mencakup pelaksanaan ibadah 
wajib seperti shalat lima waktu yang didahului dengan bersuci menggunakan air 
(wudhu). Sembah Raga juga mencakup menjaga kesehatan tubuh, karena tubuh yang 
sehat akan mempengaruhi ketenangan hati dan kejernihan pikiran. Konsep ini selaras 
dengan ajaran Islam bahwa tubuh adalah amanah yang harus dijaga. 

3.6  Sembah Cipta (Sembah Kalbu)  
Sembah Cipta adalah tahap kedua yang berfokus pada pembersihan hati dan 

pengendalian nafsu. Jika Sembah Raga berkaitan dengan kesucian lahiriah melalui air, 
maka Sembah Cipta berkaitan dengan kesucian batiniah tanpa menggunakan air. 

Pembersihan cipta ini dilakukan dengan: mengurangi nafsu amarah (hardaning 
kalbu); bersikap tertib, teliti, dan hati-hati (tata titi ngati-ati); teguh, sabar, dan tekun 
(atetep telaten atul); dan menjadikan kearifan sebagai kebiasaan (tuladan marang 
waspaos). 

Tahap ini selaras dengan konsep tazkiyah al-nafs (pembersihan jiwa) dalam 
tasawuf Islam, di mana seseorang harus membersihkan hatinya dari sifat-sifat tercela 
(akhlaq madzmumah) dan menggantinya dengan sifat-sifat terpuji (akhlaq mahmudah). 

3.7  Sembah Jiwa (Sembah Roh) 
Sembah Jiwa adalah tahap ketiga yang lebih mendalam, yaitu penyerahan diri 

secara total kepada Tuhan dengan penuh kekhusyukan setiap hari. Ini merupakan tahap 
di mana seseorang mulai merasakan kehadiran Tuhan dalam setiap aspek kehidupannya. 

Pada tahap ini, seseorang tidak lagi sekadar menjalankan ritual keagamaan secara 
formal, tetapi telah merasakan dimensi spiritual yang lebih dalam. Setiap perbuatan 
menjadi ibadah karena dilakukan dengan kesadaran penuh akan kehadiran Tuhan. 

3.8  Sembah Rasa (Sembah Hakikat) 
Sembah Rasa adalah tahap tertinggi dan paling sulit dicapai. Pada tahap ini, 

seseorang telah mencapai pemahaman hakikat kehidupan dan merasakan kesatuan 
spiritual dengan Sang Pencipta. Ini adalah tahap ma'rifah dalam terminologi tasawuf. 

Sembah Rasa ini bersifat intuitif dan experiential—tidak dapat dijelaskan dengan 
kata-kata karena melampaui rasionalitas. Ia hanya dapat dirasakan oleh mereka yang 
telah menempuh tahap-tahap sebelumnya dengan sungguh-sungguh dan mendapat 
anugerah Tuhan. 

3.9  Korespondensi Catur Sembah dengan Maqamat Tasawuf 
Konsep Catur Sembah dalam Serat Wedhatama memiliki kemiripan yang sangat 

kuat dengan konsep maqamat (tingkatan spiritual) dalam tasawuf Islam, khususnya 
dalam karya ulama besar seperti Al-Ghazali. Beberapa peneliti telah menunjukkan adanya 
pengaruh tasawuf Al-Ghazali dalam pemikiran Mangkunegara IV. 

3.10  Pengalaman langsung kesatuan dengan Tuhan 
Keempat tingkatan ini dalam tasawuf sering dirumuskan sebagai: Syariat (hukum), 

Tarekat (jalan), Hakikat (kebenaran), dan Ma'rifah (pengetahuan ilahiah). Ini 
menunjukkan bahwa Mangkunegara IV tidak sekadar mengadopsi konsep Islam secara 
dangkal, tetapi memahami esensi ajaran tasawuf dengan mendalam dan kemudian 
mengkontekstualisasikannya dalam bahasa dan budaya Jawa. 



LMuhammad Dzikri Al Falah, Andi Maulana, Muhammad Choirul Amin  
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1022-1028  

  

1026   
   

3.11  Sintesis Islam-Jawa: Harmonisasi Tanpa Sinkretisme 
Salah satu keunikan terpenting Serat Wedhatama adalah kemampuannya 

mengharmonisasikan nilai-nilai Islam dengan filosofi Jawa tanpa jatuh ke dalam 
sinkretisme yang merusak esensi kedua tradisi tersebut. Mangkunegara IV berhasil 
menunjukkan bahwa Islam dan budaya Jawa bukanlah dua entitas yang bertentangan, 
melainkan dapat saling memperkaya. 

Dalam Serat Wedhatama, ajaran Islam tidak dipaksakan dengan cara menghapus 
tradisi Jawa, namun nilai-nilai universal Islam diintegrasikan ke dalam konteks budaya 
Jawa. Misalnya, konsep rila (rela/ikhlas) dan narima (nrimo/menerima) dalam filosofi 
Jawa dipertemukan dengan konsep ridha dan tawakal dalam Islam. Konsep eling lan 
waspada (ingat dan waspada) dalam tradisi Jawa diselaraskan dengan konsep dzikir dan 
muraqabah dalam tasawuf. 

Konteks penulisan Serat Wedhatama tidak dapat dilepaskan dari dinamika 
keagamaan pada abad ke-19, ketika gerakan pemurnian Islam (reformisme) mulai masuk 
ke Nusantara. Gerakan ini sering kali kritis terhadap praktik-praktik keagamaan yang 
dianggap bercampur dengan tradisi lokal. 

Mangkunegara IV, melalui Serat Wedhatama, sebenarnya sedang melakukan 
dialog intelektual dengan wacana ortodoksi Islam tersebut. Beliau tidak menolak Islam 
ortodoks, tetapi juga tidak menerima begitu saja penghapusan nilai-nilai lokal yang masih 
relevan dan tidak bertentangan dengan prinsip tauhid. 

3.12  Teladan Panembahan Senopati: Model Kepemimpinan Spiritual 
 Dalam Pupuh Sinom, Mangkunegara IV memberikan teladan tokoh yang patut 

dicontoh, yaitu Panembahan Senopati, pendiri Kesultanan Mataram Islam. Pemilihan 
Senopati sebagai teladan sangatlah signifikan. Senopati adalah pendiri Mataram Islam 
yang berhasil menyatukan kekuatan politik dengan spiritualitas. Beliau dikenal sebagai 
raja yang shaleh, memiliki karomah (keajaiban spiritual), namun tetap menjadi pemimpin 
yang efektif dan bijaksana. Ini menunjukkan bahwa bagi Mangkunegara IV, 
kepemimpinan ideal adalah yang memadukan kekuatan spiritual dengan kemampuan 
manajerial. 

3.13  Relevansi Kontemporer: Pendidikan Karakter dan Moderasi Beragama 
Di era kontemporer yang ditandai dengan krisis moral dan degradasi nilai, ajaran 

Serat Wedhatama menawarkan solusi yang komprehensif melalui pendidikan karakter 
berbasis spiritualitas. Konsep Catur Sembah dapat diterapkan dalam pendidikan karakter 
dengan mengintegrasikan dimensi fisik (kesehatan dan disiplin), psikologis 
(pengendalian emosi), spiritual (kesadaran transenden), dan eksistensial (pencarian 
makna hidup). 

Beberapa institusi pendidikan di Jawa Tengah dan Yogyakarta telah 
mengintegrasikan nilai-nilai Serat Wedhatama dalam kurikulum muatan lokal mereka, 
dengan hasil yang positif dalam pembentukan karakter siswa. Penelitian menunjukkan 
bahwa siswa yang mempelajari Serat Wedhatama menunjukkan peningkatan dalam hal 
kedisiplinan, empati, dan kesadaran spiritual. 

Dalam konteks Indonesia yang plural, Serat Wedhatama menjadi contoh nyata 
bagaimana moderasi beragama dapat dipraktikkan tanpa mengorbankan kedalaman 
spiritualitas. Pendekatan Mangkunegara IV yang menghormati keragaman sambil tetap 
teguh pada prinsip tauhid dapat menjadi model bagi pengembangan wacana moderasi 
beragama di Indonesia. 

Konsep "agama ageming aji" yang menempatkan agama sebagai pedoman 
kepemimpinan, bukan sebagai alat politik, juga sangat relevan di era di mana agama 
sering kali diinstrumentalisasi untuk kepentingan kekuasaan. 



LMuhammad Dzikri Al Falah, Andi Maulana, Muhammad Choirul Amin  
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1022-1028  

  

1027   
   

  
4. KESIMPULAN  

  
Serat Wedhatama merupakan mahakarya intelektual ulama Nusantara yang 

memiliki keunikan multidimensional. Pertama, dari aspek struktural, naskah ini tersusun 
dalam lima jenis tembang macapat (Pangkur, Sinom, Pocung, Gambuh, Kinanthi) dengan 
total 100 bait yang mencerminkan perencanaan estetika yang matang. Kedua, dari aspek 
konseptual, Serat Wedhatama menghadirkan konsep original Catur Sembah (Sembah 
Raga, Cipta, Jiwa, dan Rasa) sebagai jalan spiritual bertingkat yang mengintegrasikan 
ajaran Islam tasawuf dengan filosofi Jawa. Ketiga, naskah ini menunjukkan sintesis 
harmonis antara Islam dan budaya Jawa tanpa jatuh pada sinkretisme, membuktikan 
kematangan intelektual pengarangnya dalam merespons dinamika keagamaan abad ke-
19. 

Keempat, ajaran Serat Wedhatama tetap relevan untuk pendidikan karakter, 
pengembangan kepemimpinan spiritual, dan moderasi beragama di era kontemporer. 
Nilai-nilai universal yang terkandung di dalamnya—kejujuran, kerendahan hati, 
pengendalian di ri, kepedulian sosial—melampaui batasan waktu dan ruang, 
menjadikannya warisan intelektual yang perlu terus dipelajari dan diaktualisasikan. 

Serat Wedhatama bukan sekadar artefak budaya masa lalu, melainkan sumber 
kebijaksanaan yang hidup dan dapat menjawab tantangan zaman. Karya ini membuktikan 
bahwa Islam Nusantara memiliki tradisi intelektual yang kaya, moderat, dan akomodatif 
terhadap kearifan lokal, sebuah model yang sangat dibutuhkan dalam membangun 
peradaban yang harmonis di Indonesia masa kini.  
  
5. DAFTAR PUSTAKA   
  
Darusuprapta. 2002. Serat Wedhatama: Transliterasi Latin dan Terjemahan. Yogyakarta: 

Yayasan Centhini. 
Departemen Pendidikan dan Kebudayaan. 1987. Serat Wedhatama. Jakarta: Proyek 

Penerbitan Buku Sastra Indonesia dan Daerah. 
Hermanu, Bambang. 2013. "Nilai-nilai Kearifan Lokal dalam Serat Wedhatama sebagai 

Sumber Pendidikan Karakter". Jurnal Pendidikan Karakter, Vol. 3, No. 2, hlm. 165-
180. 

Kamajaya. 1992. Wedhatama dan Karya K.G.P.A.A. Mangkunegara IV Lainnya. Jakarta: 
Balai Pustaka. 

Mulder, Niels. 1984. Kebatinan dan Hidup Sehari-hari Orang Jawa: Kelangsungan dan 
Perubahan Kulturil. Jakarta: Gramedia. 

Nasr, Seyyed Hossein. 2003. The Heart of Islam: Enduring Values for Humanity. New York: 
HarperCollins. 

Padmosoekotjo, S. 1960. Ngengrengan Kasusastran Djawa I-II. Yogyakarta: Hien Hoo Sing. 
Poerbatjaraka, R.M.Ng. 1952. Kepustakaan Djawa. Jakarta: Djambatan. 
Pranowo, M. Bambang. 2009. Memahami Islam Jawa. Jakarta: Pustaka Alvabet. 
Ricklefs, M.C. 2007. Polarising Javanese Society: Islamic and Other Visions (c. 1830-1930). 

Leiden: KITLV Press. 
Robson, Stuart. 1990. Prinsiples of Indonesian Philology. Dordrecht-Holland: Foris 

Publications. 
Simuh. 1988. Mistik Islam Kejawen Raden Ngabehi Ranggawarsita: Suatu Studi terhadap 

Serat Wirid Hidayat Jati. Jakarta: UI Press. 



LMuhammad Dzikri Al Falah, Andi Maulana, Muhammad Choirul Amin  
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 1022-1028  

  

1028   
   

Suparlan. 2012. "Serat Wedhatama: Karya Agung Mangkunagara IV sebagai Media 
Pendidikan Budi Pekerti". Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan, Vol. 18, No. 4, hlm. 
448-461. 

Woodward, Mark R. 2011. Java, Indonesia and Islam. New York: Springer. 
Zoetmulder, P.J. 1994. Kalangwan: Sastra Jawa Kuno Selayang Pandang. Jakarta: 

Djambatan. 
  


