
823  
   

 
 

FENOMENA CHILDFREE DALAM MASYARAKAT MUSLIM  KONTEMPORER : 
TINJAUAN MAQASID AL SYARIAH PADA HIFZ AL NASL 

 
 Syifa Azzahra1, Zahrotul Maisyaroh2 

Pendidikan Bahasa Arab, Institut Agama Islam Bani Fattah, Tambakberas Jombang 

E-mail: cicizee08@gmail.com1, zahromei16@gmail.com2 

 
ABSTRAK  Fenomena childfree keputusan pasangan suami istri untuk tidak memiliki anak—

menjadi realitas sosial yang semakin mengemuka dalam masyarakat modern, 
termasuk di kalangan Muslim. Pilihan ini dipengaruhi oleh berbagai faktor, seperti 
pertimbangan ekonomi, kesehatan, psikologis, serta perubahan nilai dan gaya hidup. 
Artikel ini bertujuan untuk menganalisis fenomena childfree dalam perspektif 
maqāṣid al-syarī‘ah, khususnya dengan menyoroti prinsip hifẓ al-nasl (perlindungan 
keturunan) sebagai salah satu tujuan utama syariat Islam. Penelitian ini 
menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode kajian pustaka terhadap 
literatur fikih, maqāṣid al-syarī‘ah, serta studi sosial kontemporer. Hasil kajian 
menunjukkan bahwa hifẓ al-nasl tidak hanya dimaknai sebagai kewajiban biologis 
untuk melahirkan keturunan, tetapi juga mencakup perlindungan kualitas generasi, 
kesejahteraan keluarga, dan kemaslahatan manusia secara luas. Dalam konteks 
tertentu, keputusan childfree dapat dipahami sebagai respons terhadap kondisi 
darurat atau pertimbangan maslahat, namun tidak dapat digeneralisasi sebagai 
pilihan ideal dalam Islam. Artikel ini menyimpulkan bahwa fenomena childfree perlu 
dikaji secara kontekstual dan proporsional, dengan tetap menempatkan maqāṣid al-
syarī‘ah sebagai kerangka etis dalam merespons dinamika sosial modern. 

Kata kunci  Childfree, Maqashid asy-Syari’ah, Hukum Keluarga Islam. 
  
ABSTRACT The phenomenon of childfree—the decision of married couples not to have children—

has become an increasingly prominent social reality in modern society, including 
among Muslims. This choice is influenced by various factors, such as economic, health, 
and psychological considerations, as well as changes in values and lifestyle. This article 
aims to analyze the phenomenon of childfree from the perspective of maqāṣid al-
syarī‘ah, specifically by highlighting the principle of hifẓ al-nasl (protection of 
offspring) as one of the main objectives of Islamic law. This research uses a qualitative 
approach with a literature review method of fiqh literature, maqāṣid al-syarī‘ah, and 
contemporary social studies. The results of the study indicate that hifẓ al-nasl is not 
only interpreted as a biological obligation to produce offspring, but also encompasses 
protecting the quality of generations, family welfare, and the broader human welfare. 
In certain contexts, the decision to be childfree can be understood as a response to 
emergency conditions or considerations of maslahah, but cannot be generalized as an 
ideal choice in Islam. This article concludes that the childfree phenomenon needs to be 
studied contextually and proportionally, while still placing maqāṣid al-syarī‘ah as an 
ethical framework in responding to modern social dynamics. 

Keywords Childfree, Maqashid al-Shari'ah, Islamic Family Law. 

 
 

 

 

 

 

 

  

 

https://journaledutech.com/index.php/great 

Global Research and Innovation Journal (GREAT) 

Volume 2, Nomor 1, 2026, Hal. 823-828 

ISSN : 3090-3289 
  

mailto:cicizee08@gmail.com
mailto:zahromei16@gmail.com


Syifa Azzahra, Zahrotul Maisyaroh 
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 823-828 

  

824   
   

1.           PENDAHULUAN  
    

Fenomena childfree, yakni keputusan pasangan menikah untuk tidak memiliki 
keturunan, makin menjadi perhatian di kalangan masyarakat Muslim kontemporer. Hal 
ini tidak terlepas dari perubahan nilai sosial, ekonomi, dan gaya hidup di masyarakat 
urban, yang mendorong penggunaan istilah tersebut sebagai sebuah pilihan hidup yang 
disengaja. Studi oleh Sufi’y, Muslih, dan Khotim menemukan bahwa pilihan childfree 
dalam konteks modern sering berkaitan dengan kesejahteraan personal, kesadaran 
sosial, dan daya dukung lingkungan, yang kemudian dipahami dalam kerangka Maqasid 
alShari’ah dan tanggung jawab sosial Islam (Sufi’y, 2024). Dalam sudut pandang hukum 
Islam, pentingnya keturunan (hifẓ an-nasl) merupakan salah satu dari lima maqāṣid al-
Sharīʿah yang bersifat ḍarūriyyāt karena terkait regenerasi umat dan kesinambungan 
eksistensi manusia. Irma Alfianti et al. menegaskan bahwa keputusan childfree 
bertentangan dengan maqashid syariah terutama ketika keturunan dianggap kebutuhan 
primer yang harus diupayakan oleh pasangan suami istri. Demikian pula, Hidayatullah, 
Yusuf, dan Mansur menyimpulkan bahwa praktik childfree hanya diperbolehkan jika 
berada dalam kondisi darurat syar’i, karena menolak hifẓ an-nasl secara mutlak tidak 
sesuai dengan tujuan syariat (Hidayatullah, 2024). 

Dalam konteks ini, kajian yang mengintegrasikan pendekatan maqashid asy-
Syari’ah menjadi penting untuk menilai legitimasi keputusan childfree. Al-Ghazali dan Al-
Shatibi sebagai klasik membingkai maqashid dengan lima tujuan utama, termasuk hifẓ an-
nasl sebagai landasan stabilitas sosial dan eksistensi umat. Sementara itu, reformulasi 
modern atas maqāṣid memperluas makna maslahah terhadap isu-isu kekinian seperti hak 
reproduksi, kebebasan individu, dan keadilan sosial. 

Oleh sebab itu, artikel ini bertujuan untuk mengkaji keputusan childfree dalam 
masyarakat Muslim modern melalui lensa Maqashid al-Sharīʿah, khususnya 
memfokuskan pada tinjauan hifz al nasl, Kajian normatif yang digunakan berbasis studi 
pustaka terhadap literatur klasik dan kontemporer, termasuk kitab fiqh, artikel 
maqashidi, dan hasil penelitian empiris tentang fenomena childfree di Indonesia. 

Rumusan masalah utama dalam artikel ini adalah:  (1) Bagaimana perspektif 
hukum Islam menanggapi keputusan childfree?; (2) Bagaimana Dalam kerangka 
Maqashid al-Sharīʿah pada hifz al nasl. Melalui bahasan ini, diharapkan artikel 
memberikan kontribusi terhadap diskursus hukum keluarga Islam kontemporer serta 
menawarkan alternatif pendekatan islami yang responsif terhadap dinamika sosial tanpa 
mengabaikan tujuan luhur syariat. 
 

     2.           METODE PENELITIAN 
 
Penelitian ini menggunakan metode studi kepustakaan (library research) dengan 

pendekatan normatifkualitatif. Data diperoleh dari literatur klasik seperti kitab-kitab fiqh 
karya Imam al-Ghazali, al-Syathibi, dan ulama lainnya yang membahas Maqashid asy-
Syari’ah, khususnya terkait perlindungan keturunan (hifz an-nasl), serta dari literatur 
kontemporer seperti jurnal ilmiah, buku, dan prosiding yang membahas hukum keluarga 
Islam dan fenomena childfree. 

 Analisis dilakukan dengan pendekatan maqashidi, yaitu menelaah isu childfree 
berdasarkan tujuan-tujuan syariat, untuk menilai apakah keputusan tersebut 
bertentangan dengan prinsip dasar Islam atau masih dapat diterima dalam kondisi 
tertentu. Fokus kajian tidak hanya pada hukum formal, tetapi juga pada pertimbangan 
maslahat (kebaikan) dan mafsadat (kerusakan) yang timbul. Langkahlangkahnya 



Syifa Azzahra, Zahrotul Maisyaroh 
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 823-828 

  

825   
   

meliputi identifikasi literatur, pengklasifikasian konsep kunci, analisis dalil-dalil syar’i, 
dan penyimpulan pandangan maqashidi secara kontekstual terhadap fenomena childfree 
dalam masyarakat Muslim saat ini.  
 

     3.            PEMBAHASAN 
 

3. 1 Konsep childfree muslim kontemporer 
Fenomena childfree atau keputusan sadar untuk tidak memiliki anak semakin 

menjadi perbincangan dalam diskursus sosial kontemporer, terutama di kalangan 
masyarakat urban dan generasi muda. Istilah childfree berbeda dari childless; jika 
childless menunjukkan ketidakmampuan memiliki anak secara biologis, maka childfree 
merupakan pilihan sadar untuk tidak memiliki keturunan (Muhammad, 2023). Dalam 
masyarakat Barat, gerakan ini mulai berkembang sejak era 1970-an sebagai bagian dari 
kebangkitan gerakan feminis gelombang kedua yang menuntut hak atas otonomi tubuh 
dan pembebasan perempuan dari peran domestik yang dipaksakan (Susan, 1999). Latar 
belakang munculnya gerakan ini sangat kompleks dan tidak dapat dipisahkan dari 
perubahan nilainilai sosial yang melanda masyarakat global. Nilai-nilai individualisme, 
hak asasi, dan kebebasan memilih menjadi pijakan bagi sebagian orang untuk menolak 
norma tradisional pernikahan dan keluarga. Di tengah meningkatnya kesadaran akan hak 
atas tubuh dan reproduksi, keputusan untuk hidup tanpa anak dipandang sebagai 
ekspresi kebebasan pribadi yang sah (Yessino, 2023). Ini sesuai dengan pandangan Susan 
Newman yang menyebut childfree sebagai “a deliberate lifestyle choice, not a deficiency.” 

Di Indonesia, keputusan childfree mulai mendapat perhatian publik, terutama 
setelah beberapa figur publik menyatakan secara terbuka pilihan tersebut. Hal ini 
menimbulkan prokontra di media sosial dan masyarakat umum. Dalam studi yang 
dilakukan oleh Fathul Mu’in dkk. terhadap komunitas Muslim urban di Lampung dan Jawa 
Barat, ditemukan bahwa ada ketegangan antara nilai religiusitas dan modernitas. 
Sebagian responden menerima keputusan childfree selama tidak melanggar hukum 
agama, sementara lainnya menolaknya secara mutlak (Mu’in, 2023). Interpretasi hukum 
Islam mengenai childfree pun beragam. Sebagian ulama memandangnya haram bila 
diniatkan untuk menolak keturunan selamanya tanpa alasan syar’i. Namun, bila dilakukan 
untuk menunda kehamilan demi alasan kesehatan, pendidikan, atau ekonomi, maka 
sebagian besar ulama membolehkannya dalam kerangka tandzīm al-nasl (pengaturan 
kelahiran) (Yusuf, 2005). Ini menunjukkan adanya dinamika dan fleksibilitas dalam 
ijtihad ulama terhadap isu-isu kontemporer seperti childfree. Fenomena childfree juga 
tidak bisa dilepaskan dari isu gender. Dalam banyak kasus, perempuan menjadi aktor 
utama dalam pengambilan keputusan childfree, namun sekaligus menjadi objek stigma 
sosial dan tekanan budaya. Padahal, Islam memberikan penghormatan tinggi terhadap 
hak perempuan dalam memutuskan urusan rumah tangga dan reproduksi, sebagaimana 
ditunjukkan oleh sejarah para sahabiyah yang aktif dalam berbagai bidang sosial dan 
hukum (Fatima, 1993). Oleh karena itu, pendekatan terhadap childfree harus 
memperhatikan dimensi keadilan gender.  

Secara keseluruhan, fenomena childfree menunjukkan adanya pergeseran 
paradigma dalam memaknai keluarga dan reproduksi, terutama di tengah masyarakat 
Muslim yang mulai terpapar nilai-nilai global. Dalam konteks maqāṣid asy-syarī‘ah, 
keputusan ini perlu dikaji secara mendalam antara hak individu dan tanggung jawab 
sosial. Selama tidak merusak nilai-nilai dasar agama dan bertujuan untuk kemaslahatan, 
childfree dapat dibaca sebagai bagian dari dinamika sosial yang memerlukan 
kebijaksanaan hukum dan sensitivitas budaya. 



Syifa Azzahra, Zahrotul Maisyaroh 
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 823-828 

  

826   
   

3. 2 MAQASHID ASY-SYARI’AH dan PERLINDUNGAN KETURUNAN (Hifz anNasl) 
Maqāṣid asy-syarī‘ah merupakan konsep fundamental dalam hukum Islam yang 

merujuk pada tujuan-tujuan utama diturunkannya syariat Islam. Konsep ini tidak hanya 
membahas aspek legalformal dari hukum Islam, tetapi juga memperhatikan dimensi 
moral, sosial, dan kemaslahatan umum dalam penerapan hukum (Auda, 2008). Imam al-
Ghazali dalam al-Mustashfa menyatakan bahwa semua hukum syariat bertujuan untuk 
menjaga lima perkara utama: agama (hifz al-dīn), jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz al-‘aql), 
keturunan (hifz al-nasl), dan harta (hifz al-māl) (Al-ghazali, 1993). Imam al-Syathibi 
kemudian memperluas dan memperdalam konsep ini dalam karya monumentalnya, 
alMuwāfaqāt. Menurutnya, maqāṣid berfungsi sebagai tolak ukur validitas hukum-hukum 
Islam: suatu hukum hanya dapat dikatakan sah dan syar’i jika membawa kemaslahatan 
dan tidak merusak kelima tujuan utama syariat (Al-Syathibi, 2003). Dengan demikian, 
maqāṣid asy-syarī‘ah adalah instrumen penting untuk memahami relevansi hukum Islam 
terhadap konteks kehidupan yang dinamis. Salah satu dari lima maqāṣid utama adalah 
hifz an-nasl, yaitu perlindungan keturunan. Konsep ini memiliki dimensi teologis, sosial, 
dan moral yang sangat penting dalam ajaran Islam. Menjaga keturunan tidak hanya 
berarti melahirkan anak secara biologis, tetapi juga memastikan bahwa keturunan 
tersebut tumbuh dalam sistem keluarga yang sah, bermoral, dan sejahtera (Ibn, 1996). 
Oleh karena itu, institusi pernikahan dalam Islam menjadi sarana utama untuk mencapai 
tujuan ini.  

Keputusan childfree juga bisa dikaitkan dengan konsep tandzīm al-nasl 
(pengaturan keturunan) yang dibahas oleh ulama kontemporer seperti Yusuf alQaradawi. 
Beliau membolehkan pasangan untuk menunda atau membatasi kelahiran selama 
didasari oleh alasan yang sah dan tidak menentang prinsip-prinsip dasar syariat 
(Qaradawi, 2005). Artinya, selama keputusan childfree tidak didorong oleh kebencian 
terhadap anak atau keinginan untuk melanggar hukum Allah, maka tidak serta-merta 
dianggap haram.Perlu digarisbawahi bahwa hifz an-nasl bukan hanya berbicara tentang 
aspek biologis keturunan, tetapi juga kualitas dan kelayakan hidup anak. Dalam konteks 
maqāṣid, menjaga kualitas keturunan bisa berarti menyiapkan lingkungan sosial, 
pendidikan, dan moral yang kondusif bagi anak. Jika seseorang merasa tidak mampu 
memenuhi tanggung jawab tersebut, maka keputusan untuk tidak memiliki anak bisa 
menjadi bentuk tanggung jawab, bukan pengabaian (Maisyaroh, 2023) . Dalam 
masyarakat Muslim kontemporer, pendekatan maqashidi terhadap isu childfree harus 
melibatkan berbagai disiplin ilmu: fiqh, psikologi, sosiologi, dan kedokteran. Dengan 
demikian, ulama dan akademisi diharapkan dapat merumuskan pandangan yang 
seimbang antara tuntutan teks dan realitas sosial. Ini sesuai dengan kaidah fiqh “al-fatwā 
tataġayyar bi-taġayyur al-azminah wa alamkinah” (fatwa dapat berubah sesuai dengan 
perubahan waktu dan tempat). Selain itu, maqāṣid juga menekankan prinsip dar’ al-
mafāsid muqaddam ‘ala jalb al-maṣāliḥ (mencegah kerusakan lebih diutamakan daripada 
meraih kemaslahatan). Jika childfree dapat mencegah munculnya mafsadah seperti 
kekerasan dalam rumah tangga, kehamilan berisiko tinggi, atau kejatuhan ekonomi 
keluarga, maka keputusan tersebut dapat dibenarkan secara syar’i dalam konteks 
darurat. Pada akhirnya, perdebatan tentang childfree dan hifz an-nasl tidak dapat 
diselesaikan dengan pendekatan tekstualistik semata. Diperlukan pendekatan maqashidi 
yang mendalam, kritis, dan terbuka terhadap realitas kontemporer. Maqāṣid asy-syarī‘ah 
hadir untuk menjaga kemaslahatan manusia, bukan untuk mempersulit atau membebani 
kehidupan mereka. Oleh karena itu, keputusan childfree harus dilihat secara proporsional 
dan kontekstual. 
 



Syifa Azzahra, Zahrotul Maisyaroh 
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 823-828 

  

827   
   

4.      KESIMPULAN  
  

 Fenomena childfree dalam masyarakat Muslim kontemporer menghadirkan 
dilema antara kebebasan individu dan pemenuhan tujuan syariat, khususnya dalam hal 
perlindungan keturunan (hifz al-nasl). Berdasarkan analisis maqashid, keputusan 
seseorang atau pasangan untuk tidak memiliki anak tidak dapat langsung digolongkan 
sebagai pelanggaran terhadap hukum syariah, melainkan harus ditinjau dari latar 
belakang, niat, dan maslahat maupun mafsadah yang ditimbulkan dari keputusan 
tersebut. 

Dalam konteks childfree, pendekatan maqashidi memungkinkan adanya ijtihad 
yang tidak hanya legal-formal, tetapi juga etik, kontekstual, dan berorientasi pada 
kemaslahatan manusia. Dengan demikian, keputusan untuk menjadi childfree sebaiknya 
tidak dipahami secara hitam-putih. Perlu ada dialog yang sehat antara teks, konteks, dan 
realitas sosial umat Islam saat ini. Maqashid asy-syari’ah sebagai landasan utama 
pengambilan hukum menjadi solusi untuk menjawab problematika tersebut dengan arif 
dan adil. 

 
5.         DAFTAR PUSTAKA   
  
Sufi’y, Muslih, & Khotim, Implikasi Maqasid Syariah terhadap Pilihan Reproduksi: Studi 

tentang Childfree di Era Modern (attractivejournal.com,) 
hukum.studentjournal.ub.ac.id) vol. 1, no. 2, 2024  

Al-Syathibi, al-Muwafaqat, jilid 1, hal 266 
Irma Alfianti et al., Childfree dalam Perkawinan Menurut Perspektif Maqashid Syariah 

(hukum.studentjournal.ub.ac.id)  
Hidayatullah, Yusuf & Mansur, Childfree dalam Pandangan Maqasid Syariah As-Syatibi 

(journal.usimar.ac.id) vol. 7, no. 1, 2024 
Muhammad Kosim, fenomena singlehood, childfree, dan childness, 2023.  
Susan Maushart, The Mask of Motherhood (New York: Penguin Books, 1999), 115. 
Yessino, Salsabilla, et al., “Analisis Fenomena Childfree di Era Gen Z,” Karakter: Jurnal 

Riset Ilmu Pendidikan Islam, 2023. 
Susan Newman, The Case for the Only Child (Health Communications Inc., 2011), 

134.penghormatan tinggi terhadap hak  
Mu’in, Fathul et al., “Childfree in Modern Muslim Communities,” El-Usrah: Jurnal Hukum 

Keluarga, 2023. 
Yusuf al-Qaradawi, Fatawa Mu’āṣirah, Vol. 3 (Kairo: Dar al-Shuruq, 2005), 203. 
Fatima Mernissi, The Forgotten Queens of Islam (University of Minnesota Press, 1993), 

58. 
Auda, Jasser. Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law (London: International 

Institute of Islamic Thought, 2008), 17. 
Al-Ghazali, al-Mustashfa fi Usul al-Fiqh, ed. Muhammad al-Khudari (Beirut: Dar al-Kutub 

al-Ilmiyyah, 1993), Juz I, 139. 
Al-Syathibi, al-Muwafaqat fi Usul alShari’ah, ed. Muhammad Abdallah Darraz (Beirut: Dar 

al-Ma’rifah, 2003), Juz II, 8. 
Ibn Qudamah, al-Mughni, Jilid IX (Kairo: Dar al-Hadis, 1996), 215. 
Al-Qaradawi, Fatawa Mu’ashirah, Vol. 3 (Beirut: Dar al-Shuruq, 2005), 202–205. 
Maisyaroh, Ika Siti et al., “Childfree dalam Perspektif Maslahah ‘Ammah,” Journal of 

Economics, Law, and Humanities, 2023. 
Wahbah al-Zuhaili, Ushul al-Fiqh alIslami, Juz I (Damaskus: Dar al-Fikr, 1986), 125. 



Syifa Azzahra, Zahrotul Maisyaroh 
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 823-828 

  

828   
   

Ibn Taymiyyah, Majmu’ al-Fatawa, Jilid XXXII (Kairo: Maktabah Ibn Taimiyyah), 218. 
Auda, Maqasid al-Shariah, 124 
Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law, (London: IIIT, 2008), hlm. 

55 
Faisal Lutfi, “Hak Reproduksi dan Perspektif Maqashid Syariah,” Jurnal Hukum dan Islam, 

Vol. 13 No. 2 (2022): 201. 
Yusuf al-Qaradawi, Fiqh Awlawiyyat, (Beirut: Dar al-Shuruq, 2000), hlm. 44–45. 
  


