@REAT

https://journaledutech.com/index.php/great
Global Research and Innovation Journal (GREAT)
Volume 2, Nomor 1, 2026, Hal. 809-822
ISSN : 3090-3289

LANGKAH-LANGKAH PENGGUNAAN MAQASID AL-SHARI‘AH SEBAGAI METODE

PENETAPAN HUKUM

Mochamad Hafid Zamroni?, Dedi Setiyawan?

Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah, Institut Agama Islam Bani Fattah, Tambakberas Jombang
e-mail: *Hafidwilda2212@gmail.com?, dedisetivawan0505@gmail.com?

ABSTRAK

Kata kunci

ABSTRACT

Keywords

Maqasid al-Shari‘ah (tujuan-tujuan syariat Islam) memainkan peran yang sangat
penting dalam proses penetapan hukum Islam, dengan fokus pada perlindungan
kepentingan-kepentingan dasar manusia baik dalam kehidupan duniawi maupun
ukhrawi. Artikel ini menguraikan langkah- langkah penerapan Maqasid al-Shari‘ah
sebagai metode dalam menentukan hukum. Langkah pertama melibatkan
pemahaman prinsip-prinsip dasar Maqasid al-Shari‘ah, yang meliputi perlindungan
terhadap agama, nyawa, akal, keturunan, dan harta. Langkah kedua adalah analisis
terhadap teks-teks syariat untuk mengevaluasi apakah suatu hukum sesuai dengan
tujuan tersebut. Langkah ketiga berfokus pada identifikasi maslahat (kebaikan) yang
dihasilkan dari penerapan hukum serta upaya untuk menghindari mudarat
(kerugian) bagi umat manusia. Langkah terakhir adalah menilai relevansi hukum
dalam konteks sosial dan perkembangan zaman. Dengan mengikuti tahapan-tahapan
ini, para ahli figh dapat mengembangkan hukum Islam yang lebih adaptif dan
relevan, sekaligus tetap berpegang pada prinsip-prinsip dasar Maqasid al-Shari‘ah
yang menjadi pedoman utama dalam setiap keputusan hukum.

Magasid al-Shari‘ah, penetapan hukum Islam, maslahat, mudarat, figh, tujuan
syariat, hukum Islam, konteks sosial

Magqasid al-Shari‘ah (the objectives of Islamic law) plays a very important role in the
process of determining Islamic law, with a focus on protecting basic human interests in
both worldly and afterlife affairs. This article outlines the steps for implementing
Magqasid al-Shariah as a method in determining law. The first step involves
understanding the basic principles of Maqasid al-Shari‘ah, which include the protection
of religion, life, intellect, lineage, and property. The second step is an analysis of sharia
texts to evaluate whether a law is in accordance with those objectives. The third step
focuses on the identification of maslahat (goodness) resulting from the application of
the law as well as efforts to avoid mudarat (loss) for humanity. The final step is
assessing the relevance of the law within the social context and the developments of the
times. By following these stages, figh experts can develop Islamic law that is more
adaptive and relevant, while remaining committed to the basic principles of Maqasid
al-Shari‘ah which serve as the main guideline in every legal decision.

Magqasid al-Shari‘ah, Islamic legal determination, maslahat, mudarat, fiqh,
objectives of sharia, Islamic law, social context.

809


mailto:Hafidwilda2212@gmail.com
mailto:dedisetiyawan0505@gmail.com

Mochamad Hafid Zamroni, Dedi Setiyawan
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 809-822

1. PENDAHULUAN

Dalam kerangka hukum Islam, penetapan hukum tidak hanya didasarkan pada
teks-teks suci seperti Al-Qur'an dan Hadis, tetapi juga memperhatikan tujuan (maqasid)
yang lebih luas, yang berfokus pada pencapaian kesejahteraan dan kemaslahatan umat
manusia. Salah satu pendekatan yang digunakan untuk mencapai tujuan tersebut adalah
dengan menerapkan Magqgasid al- Shari‘ah (tujuan syariat), yang menekankan pada
maksud atau hikmah di balik setiap hukum yang ditetapkan. Secara historis, konsep
Magqasid al-Shari‘ah telah menjadi dasar yang penting. dalam perumusan hukum Islam,
tidak hanya berdasarkan teks, tetapi juga mempertimbangkan konteks sosial, ekonomi,
dan budaya umat Islam yang terus berkembang dari waktu ke waktu.

Magqasid al-Shari‘ah terdiri dari lima tujuan utama yang harus dijaga dalam setiap
keputusan hukum, yaitu agama (din), jiwa (nafs), akal (‘aql), keturunan (nasl), dan harta
(mal). Hukum Islam, dalam perspektif maqgasid, bertujuan untuk memelihara dan
melindungi kelima aspek ini, yang menjadi dasar dalam menentukan keputusan hukum.
Oleh karena itu, dalam setiap penetapan hukum, Maqasid al-Shari‘ah berperan sebagai
pedoman untuk memastikan bahwa keputusan hukum yang diambil dapat memberikan
manfaat yang lebih besar bagi umat manusia serta menghindari kerugian (mudarat)
(Shatibi, 1997).

Prinsip magqasid ini sejalan dengan banyak ajaran yang terkandung dalam Al-
Qur'an, yang mengarahkan umat Islam untuk menjaga kesejahteraan umat manusia, baik
secara individu maupun kolektif. Sebagai contoh, Allah berfirman dalam Al-Qur'an:

S Ul a3l Ulas 38 L gllae 0 Bap S0l Vi 258 o ol B
‘¢ o8 S

Sitats G A i B e g

"Dan janganlah kamu membunuh jiwa yang diharamkan Allah, kecuali dengan alasan
yang benar."(QS. Al-Isra’ [17]: 33
Ayat ini menunjukkan pentingnya perlindungan terhadap jiwa (nafs), yang
merupakan salah satu aspek utama dalam Magqasid al-Shari‘ah. Demikian pula, dalam
aspek harta (mal), Allah berfirman:

|5 DN Y 5 el G5 ikl 5 20 380 13 5
"Dan berikanlah kepada mereka (yang berhak) bagian harta mereka, dan janganlah
kamu membazirkan hartamu."(QS. Al-Isra' [17]: 26
Ayat ini menggaris bawahi pentingnya pengelolaan harta secara adil dan sesuai
dengan prinsip keadilan dalam Islam (Auda, 2008). Namun, meskipun konsep Maqasid al-
Shari‘ah telah ada sejak lama, penerapannya dalam konteks figh kontemporer mengalami
berbagai tantangan. Salah satunya adalah bagaimana para ulama dapat mengintegrasikan
prinsip maqasid dalam hukum yang bersifat dinamis dan responsif terhadap
perkembangan zaman. Dengan semakin kompleksnya tantangan sosial, politik, dan
ekonomi di dunia modern, ulama menghadapi kebutuhan untuk mengeksplorasi langkah-
langkah yang lebih sistematis dalam memanfaatkan maqasid untuk menetapkan hukum
yang dapat menjawab kebutuhan masyarakat saat ini. Oleh karena itu, penting untuk
mengkaji langkah- langkah penggunaan Maqasid al-Shari‘ah dalam penetapan hukum

810



Mochamad Hafid Zamroni, Dedi Setiyawan
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 809-822

Islam, yang tidak hanya bergantung pada interpretasi tekstual, tetapi juga
mempertimbangkan maslahat yang lebih luas bagi umat manusia (Kamali dan hasyim, 2008).

Salah satu aspek penting dari penerapan Maqasid al-Shari‘ah adalah fleksibilitas
yang ditawarkannya, memungkinkan hukum Islam untuk tetap relevan dan dapat
disesuaikan dengan tantangan zaman. Para ulama kontemporer seperti Jasser Auda dan
Mohammad Hashim Kamali telah berupaya mengembangkan pendekatan-pendekatan
baru untuk mengaplikasikan maqasid dalam menyelesaikan isu-isu hukum yang rumit
dan belum terpecahkan, seperti yang terlihat dalam kajian mereka tentang hubungan
antara maqasid dan hukum ekonomi Islam atau hukum keluarga Islam di dunia modern
(Raysuni, 2006).

Selain itu, konsep magqasid ini juga semakin mendapat perhatian di kalangan
pembuat kebijakan dan praktisi hukum di dunia Islam yang ingin memperkenalkan
reformasi hukum yang lebih adil dan sesuai dengan prinsip-prinsip keadilan universal.
Oleh karena itu, langkah-langkah penggunaan Maqasid al-Shari‘ah sebagai metode
penetapan hukum memerlukan perhatian serius, tidak hanya dari sisi teori tetapi juga
dari sisi implementasi praktis di lapangan (Khallaf, 2001).

2. METODE PENELITIAN

Penelitian ini termasuk dalam jenis penelitian kepustakaan (Sugiyono, 2013)
atau penelitian normatif (Asikin, 2010). Pendekatan yang digunakan adalah analisis isi.
Pendekatan dan jenis penelitian ini dipilih karena berfokus pada konsepsi pemikiran
yang terdokumentasi dalam bentuk teks. Penelitian ini tidak bertujuan untuk menguji
kebenaran teoritis, tetapi lebih pada upaya menggali sudut pandang pemikiran yang
terwujud dalam teks sastra. Data yang digunakan bersumber dari teks hukum Islam yang
relevan dengan permasalahan hukum yang diteliti (Solikin, 2021). Oleh karena itu,
analisis yang digunakan dalam penelitian ini adalah deskriptif analitis (Asshofa, 2013).
Pada tahap awal pengumpulan data, metode yang diterapkan adalah teknik dokumentasi
terstruktur (Arikunto, 2011) . Teknik ini melibatkan prosedur yang terdiri dari tiga
langkah penting dan sistematis, yaitu: inventarisasi data, klasifikasi data, dan evaluasi
deskriptif terhadap data yang dianalisis. Teknik-teknik tersebut mendukung validitas
dan reliabilitas data yang terkumpul, sehingga memberikan landasan yang kokoh bagi
analisis dan interpretasi selanjutnya..

Penelitian ini termasuk dalam penelitian kepustakaan (Sugiyono 2013) atau
penelitian normatif (Asikin 2010), yang menggunakan pendekatan analisis isi.
Pendekatan ini digunakan karena penelitian berfokus pada eksplorasi pemikiran yang
tertuang dalam teks-teks tertentu, bukan untuk menguji kebenaran teori yang telah ada,
melainkan untuk menggali lebih dalam makna dan perspektif yang terkandung dalam
teks tersebut. Data yang digunakan bersumber dari teks-teks hukum Islam yang sesuai
dengan permasalahan hukum yang sedang diteliti (Solikin 2021). Oleh karena itu,
pendekatan yang diterapkan dalam penelitian ini bersifat deskriptif analitis (Asshofa
2013), yang bertujuan untuk mengungkapkan dan mendalami substansi yang ada dalam
teks secara komprehensif.

Pada tahap pengumpulan data, teknik dokumentasi terstruktur (Arikunto 2011)
digunakan untuk memastikan sistematisasi data yang jelas. Teknik ini melibatkan tiga
langkah secara integrative, Antara lain: inventarisasi data, pengklasifikasian data, dan
evaluasi deskriptif terhadap data yang telah terkumpul. Operasionalisasi tahap ini

811



Mochamad Hafid Zamroni, Dedi Setiyawan
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 809-822

dilakukan dengan beberapa tahapan: Pertama, melakukan pencarian dan pengumpulan
teks-teks yang relevan, baik berupa kitab, jurnal, atau dokumen hukum yang berkaitan
dengan topik yang diteliti. Kedua, setelah data terkumpul, dilakukan pengelompokan
berdasarkan tema-tema tertentu yang muncul. dalam teks, misalnya tema terkait
kewajiban nafkah, prinsip-prinsip magasid shari'ah, atau relevansi antara teks dan
konteks sosial. Ketiga, evaluasi deskriptif dilakukan dengan memberikan penilaian
terhadap isi teks berdasarkan kerangka analisis yang telah disusun sebelumnya, untuk
kemudian diinterpretasikan dalam konteks penelitian ini. Proses ini bertujuan untuk
menjaga validitas dan reliabilitas data, serta memastikan data yang diperoleh sesuai
dengan tujuan penelitian.

3. PEMBAHASAN

3.1 Definisi Maqgasid al-Shari‘ah

Magqasid alShari‘ah,secara etimologi merupakan gabungan dari dua kata,yakni
Maqasid dan al-Shari‘ah. Maqasid berasal dari qasada-yaqsidu-qas dan yang memiliki
makna maksud, sasaran, prinsip, niat, tujuan,dan tujuan akhir.Sementara,kata al Shari‘ah
berasal dari kata shar‘a-yashra'u-shar'an yang berarti jalan menuju mata air. Seacara
terminologi, definisi dari maqasid al-shari‘ah adalah nilai-nili tujuan penepatan hukum .
Jadi, tujuan akhir dari maqasid al-shari‘ah adalah kemaslahatan (Wely, 2021).

Para ulama klasik terdahulu tidak mendefinisikan maqasid al-shari'ah dengan
lengkap, meski sering menyinggung hal yang terkait dengan magqasid al-shari‘ah.
Pendefinisian maqasid al-shari‘ah secara spesifik baru dilakukan oleh sebagian ulama
kontemporer. Menurut Ibn Ashur, maqasid al-shari'ah terbagi menjadi dua, yakni
magqasid shari‘ah umum dan magqgasid shari‘ah khusus. Maqasid al-Shari'ah Makna umum
dan hikmah yang diambil sebagai simpulan oleh pembuat syari'ah berkaitan dengan
seluruh syari'ah atau sebagian besar daripadanya. Sementara itu, definisi khusus dari
magqasid shari'ah adalah segala sesuatu yang diinginkan oleh syari’ (Allah) untuk
mencapai tujuan-tujuan manusia yang bermanfaat, atau untuk menjaga kemaslahatan
umum mereka dalam perilaku mereka secara khusus (Sarwat, 2019).

Dalam kitab al-Mugafaqat, Imam al-Shatibi menyebutkan bahwa Maqasid al-
Shari‘ah terbagi menjadi dua kategori pokok; Qasd al-Shari‘ atau maksud dari syari’ yakni
Allah dan Rasul-Nya, yang dalam kategori ini dibagi lagi menjadi empat bagian, yakni
Qasd al-Shari' fi Wadh'i al-Shar1'ah atau maksud syari dalam menurunkan syariat. Qasd
al-Shari' fi Wadh'i al-Shari‘ah al-Ifham atau maksud syari’ dalam menurunkan syariat
agar bisa dipahami. Qasd al-Shart' fi Wadh'i al- Muqtadaha atau maksud syari’dalam
menurunkan syariat untuk dilaksanakan sesuai dengan permintaan syari’. Qasd al- Shari'
fi Dukhul al-Mukallaf tahta Ahkam al- Shari'ah atau maksud syari’ agar bagaimana
menarik manusia masuk dalam syariat.

Kategori pokok yang kedua menurut Imam al-Shatibi adalah Qasd al- Mukallaf,
yakni maksud dari manusia sebagai objek taklif. Pendapat Imam al- Shatibi mengenai hal
ini adalah bahwa perbuatan manusia harus sesuai dengan tuntutan syari’, apabila
manusia melakukan perbuatan di luar tuntutan syari’ maka perbuatannya tidak diterima
di sisi Allah. Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa definisi dari maqasid al-
shar1'ah adalah konsep yang mengacu pada tujuan atau maksud dari hukum-hukum dan
prinsip-prinsip Islam, dengan tujuan memahami hukum Islam untuk mencapai
kemaslahatan di dunia maupun di akhirat.

812



Mochamad Hafid Zamroni, Dedi Setiyawan
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 809-822

3.2 Prinsip Dasar Penggunaan Magqasid al-Shari‘ah dalam Penetapan Hukum

Secara umum, para ulama usul figh dan magasid menyebut bahwa tujuan syariat
(maqasid) menjadi kerangka atau landasan dalam menetapkan dan menerapkan hukum
syariat. Jasser Auda menjelaskan maqashid al-syari’ah dengan aplikatif. Menurut beliau,
magqashid al-syari’ah merupakan cara atau metode untuk menjawab segala pertanyaan
yangsulit dan menggunakan kata yang sangat sederhana, seperti mengapa seorang
muslim melaksanakan shalat?, mengapa berlaku baik dengan sesama diwajibkan oleh
[slam?, mengapa meminum sedikit alkohol tetap dilarang?. Jasser juga menambahkan
bahwa magqashid al-syari’ah merupakan bagian dari ilmu keislaman yang merupakan
tujuan baik dari apa yang telah disyariatkan dalam Islam dengan membolehkan atau
melarang suatu perkara (Abdul, 2019).

Menurut al-Syaitibi hukum yang telah disyariatkan oleh Allah mengandung nilai
keadilan dan kemaslahatan bagi kehidupan umat manusia. Manifestasi dari
kemaslahatanitu terbagi menjadi tiga tingkatan, yaitu kebutuhan primer (dharuriyat),
kebutuhan sekunder (hajiyat), dan kebutuhan tersier (tahsiniyat).

a. Kebutuhan Primer (Dharuriyat)

Dharuriyat adalah tingkat kebutuhan yang harus ada atau bisa dikatakan sebagai
kebutuhan primer. Apabila kebutuhan pada tingkatan ini tidak terlaksana dan terpenuhi,
maka kesalamatan yang bersifat duniawi dan ukhrawi akan terancam. Bisa dikatakan
kebutuhan dharuriyat ini adalah esensi dari kehidupan manusia untuk menjaga
kemaslahatan mereka, ada unsur pokok yang harus diperhatikan di dalam maqgashid ad-
dharuri yaitu:

1) Memelihara Agama (Hifdz al-Din)

Dalam ajaran agama terkandung ajaran-ajaran yang kaitannya dengan kaidabh,
hukum, ibadah yang disyariatkan oleh Allah kepada manusia. Dengan
melaksanakansemua aturan tersebut maka manusia sudah bisa disebut dengan menjaga
agama. Contoh dari menjaga agama adalah dengan melaksanakan sholat yang
merupakan kewajiban bagi umat Islam, tanpa melaksanakan sholat status keimanan
seseorangpatut dipertanyakan.

2) Memelihara Jiwa (Hifdz-al-Nafs)

[slam mewajibkan manusia untuk menjaga jiwa, yaitu berkenaan dengan
terpenuhinya kebutuhan makan, minum, pakaian, dan rumah hunian. Selanjutnya ada
juga mengenai hukuman setimpal (al-qisas), hukuman denda (al-dhiyah), tebusan (al-
kafarah) bagi orang yang telah menganiaya jiwa. Diharamkan bagiseorang muslim
merusak jiwanya dan diwajibkan atas dirinya untuk menjaga diri dari bahaya.

3) Menjaga Akal (Hifdz al-‘Aql)

Akal memiliki peran yang utama dalam memahami syariat, jika akal mengalami
sebuah permasalahan, maka segala bentuk kegiatan intelektual akan mengalami
kemandegan. Maka dari itu segala sesuatu memiliki potensi untuk merusak akal dilarang
oleh syariat, contohnya saja seperti larangan meminum minuman keras, karena dengan
meminumnya akan berimbas pada rusaknya akal sehat manusia. Adapun Langkah untuk
menjaga atau meningkatkan akal manusia yaitu dengan belajar.

4) Menjaga Keturunan (Hidfz al-Nasl)

Keturunan merupakan generasi penerus bagai setiap mahluq hidup, oleh
karenanya keturunan merupakan kehormatan bagi setiap orang dan posisi dari
keturunan. Disinilah Islam memberikan perhatian agar setiap keturunan yang dilahirkan
berasal dari hubungan yang sah sebagaimana telah dintentukan di dalam agama, Islam

813



Mochamad Hafid Zamroni, Dedi Setiyawan
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 809-822

secara tegas melarang perbuatan zina yang bertujuan untuk menghindari keturunan
yang tidak baik. Islam sendiri mewajibkan untuk memelihara keturunan, hubungan yang
diperbolehkan harus melewati akad nikah yang sah. Akad nikah inimasuk dalam
kebutuhan primer dan akan memberikan perlindungan dalam bentukpengakuan bagi si
anak pada masa mendatang.

5) Menjaga Harta (Hifdz al-Mal)

Harta yang dimiliki manusia hakekatnya adalah titipan dari Allah yang kemudian
akan dimintai pertanggungjawaban. Salah satu contoh dari bentuk memeliharaharta
adalah dengan bekerja untuk memenuhi seluruh kebutuhan setiap orang
dankeluarganya, pekerjaan yang dimaksud adalah pekerjaan yang halal. Untuk
menunjang kelancaran dalam melakukan pekerjaan, maka diperlukan peralatan yang
sesuai dengan pekerjaan yang sedang digeluti. Peralatan ini masuk dalam kebutuhan
sekunder, tanpa adanya peralatan ini maka bisa menjadi sebuah hambatan.

b. Kebutuhan Sekunder (Hajiyat)

Hajiyat adalah tingkatan kebutuhan sekunder, yang mana bila tidak terpenuhi
maka tidak akan mengancam keslamatan, tapi akan menimbulkan kesulitan, maka
kebutuhan ini sebaiknya dipenuhi. Al-Syaitibi memberikan contoh dalam pemenuhan
kebutuhan hajiyat pada fikih muamalah yang di dalamnya muncul beberapa model
transaksi bisnis seperti qiradh, musaqah, dan salam.

c. Kebutuhan Tersier (Tahsiniyat)

Tahsiniyat merupakan sebuah tingkatan kebutuhan yang sifatnya tuntutan
muru’ah (moral), dan itu ditujukan sebagai kebaikan dan juga kemuliaan. Jika hal ini
tidak terpenuhi, maka tidak akan merusak dan mempersulit kehidupan manusia.
Kebutuhanini dibutuhkan sebagai sesuatu yang sifatnya tersier, yang mana jika dapat
dipenuhi maka akan meningkatkan kualitas hidup manusia. Contohnya seperti belajar di
ruangan yang nyaman, menggunakan media pembelajaran yang modern, menikah
dengan seseorang yang nasabnya terpandang.

3.3 Langkah-langkah Penggunaan Magqasid al-Shariah dalam Penetapan

Hukum

Langkah-langkah penerapan Magqasid al-Shariah dalam penetapan hukum
merupakan rangkaian prosedur sistematis yang bertujuan untuk memastikan setiap
keputusan hukum sejalan dengan tujuan utama syariat Islam. Proses dimulai dengan
menelaah pendapat para ulama melalui metode gawli guna memahami konsensus,
perbedaan pandangan, dan landasan hukum yang ada. Selanjutnya dilakukan riset
induktif dengan meninjau praktik sosial dan kondisi masyarakat, sehingga hukum yang
dihasilkan relevan dan mudah diterapkan.

Tahap berikutnya adalah mengidentifikasi ’illah (sebab hukum) dan hikmah
(tujuan hukum) agar setiap perintah atau larangan memiliki dasar yang jelas dan
bermakna. Kajian ini kemudian diintegrasikan dengan kaidah-kaidah usul al-figh dan
prinsip maqasid, sehingga keputusan hukum tetap konsisten dengan metodologi figh
klasik.

a. Penyusunan Pendapat Hukum yang Komprehensif.

Contoh Penerapan Magqasid al-Shari‘ah dalam Hukum Kontemporer
1) Penerapan dalam Hukum Ekonomi Islam.
a) Implementasi Maqashid al-Shariah dalam Bidang Ekonomi Syariah

Dalam bidang ekonomi syariah, Maqashid al-Shariah telah menjadi pedoman
penting dalam merumuskan produk dan layanan yang sesuai dengan syariat namun juga

814



Mochamad Hafid Zamroni, Dedi Setiyawan
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 809-822

relevan bagi kebutuhan masyarakat modern. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
prinsip Magqashid, seperti perlindungan harta (al-mal), diterapkan dalam bentuk
perbankan syariah, asuransi syariah (takaful), dan investasi yang etis dan bertanggung
jawab (Nst & Hasibuan, 2024). Misalnya, beberapa fatwa kontemporer membolehkan
penggunaan instrumen keuangan modern seperti saham, selama tetap mematuhi
ketentuan syariat. Hal ini menunjukkan bahwa pendekatan Maqashid memberikan
fleksibilitas untuk mengakomodasi inovasi keuangan tanpa mengesampingkan nilai-nilai
Islam. Hukum islam mengedepankan kebebasan dalam menjalankan keyakinan karena
agama memiliki peran penting sebagai panduan hidup bagi umat manusia. Agama
diperlakukan dengan menjaga kesadaran akan tanggung jawab, peraturan, serta
kewajiban sesuai ajaran agama untuk memenuhi tuntutan Allah. Menjaga keselamatan
jiwa menjadi tujuan kedua dalam hukum Islam, dengan menghormati hak asasi manusia
untuk hidup. Islam mengatur dan melindungi hak-hak dasar manusia, terutama dalam
hal kehidupan (Herlina, 2019). Tujuan utama hukum syariah adalah untuk menjaga dan
mendorong tercapainya kemaslahatan umat manusia, yang dikenal sebagai maqashid
syariah. Ulama-usul figh mengklasifikasikan tujuan syariah kedalam tiga kategori:
dharuriyat(kebutuhan pokok), hajiyat(kebutuhan penting), dan tahsiniyat (kebutuhan
yang bersifat memperindah). Terdapat lima prinsip maqashid syariah yang dikenal
sebagai alkulliyat al-Khams, yang berlaku baik pada tingkat dharuriyat, hajiyat, maupun
tahsiniyat:

¢ Memelihara agama (hifzh ad-din);

¢ Memelihara jiwa (hifzh an-nafs);

e Memelihara akal (hifzh al “aql);

¢ Memelihara keturunan (hifzh an- nasl);

e Memelihara harta (hifzh al-mal) (Fauzan, 2021).

Dalam konteks ekonomi, konsep maqgashid syariah menjadi inti dari ilmu ushul
figh dan memiliki peran yang signifikan dalam pengaturan ekonomi syariah. Maqashid
syariah tidak hanya penting dalam merumuskan kebijakan ekonomi makro seperti
kebijakan moneter, fiskal, dan keuangan publik, tetapi juga dalam pengembangan
produk-produk perbankan dan keuangan syariah serta teori-teori ekonomi mikro
lainnya.

Kehadiran maqashid syariah sangat krusial dalam ranah ekonomi, baik dalam
perspektif norma konvensional maupun syariah. Melaksanakan usaha dengan
pendekatan magqashid syariah adalah sepenuhnya legal, namun, hal ini mengharuskan
untuk mematuhi prinsip-prinsip agama dalam setiap langkahnya. Seperti yang
diungkapkan oleh Satria Darma dalam penelitiannya, ia menyimpulkan bahwa fokus
hanya pada industri yang menguntungkan tidak akan memberikan manfaat signifikan
bagi pertumbuhan ekonomi masyarakat. Distribusi kekayaan seharusnya tidak terpusat
hanya pada orang-orang kaya menurut etika ekonomi Islam. Dalam konteks Ekonomi
I[slam, upaya dipertahankan untuk mencapai tujuan yang memungkinkan individu yang
beriman tidak hanya menikmati kekayaan materi, tetapi juga berkontribusi pada
kesejahteraan masyarakat dan kemajuan ekonomi secara keseluruhan (Farah Farhana &
Mohd Anuar, 2016) . Hal ini menunjukkan bahwa dalam pandangan Ekonomi Islam,
ekonomi dianggap sebagai alat atau sarana untuk mencapai tujuan yang lebih besar,
bukan sebagai tujuan utama dalam dirinya sendiri.

b. Penerapan dalam Hukum Keluarga

815



Mochamad Hafid Zamroni, Dedi Setiyawan
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 809-822

Hukum keluarga Islam merupakan salah satu elemen fundamental dalam ajaran
Islam yang mencakup berbagai aspek kehidupan pribadi dan sosial umat Muslim. Mulai
dari aturan mengenai pernikahan, hak dan kewajiban suami istri, perceraian, warisan,
hingga tanggung jawab orang tua terhadap anak, hukum keluarga Islam memainkan
peran yang sangat penting dalam menjaga kesejahteraan dan ketertiban sosial dalam
masyarakat Muslim (Sumarta dkk., 2024)

Namun, di era kontemporer, hukum keluarga Islam menghadapi berbagai
tantangan yang signifikan akibat dari berbagai perubahan sosial, budaya, ekonomi, dan
politik yang mempengaruhi cara hidup umat Muslim di seluruh dunia (Mujahidah &
Kurniati, 2024).

Seiring berjalannya waktu, banyak hal yang berubah dalam kehidupan sosial
masyarakat Muslim, yang sering kali menimbulkan benturan dengan aturan-aturan
tradisional yang diatur dalam hukum Islam. Globalisasi, teknologi, urbanisasi, dan
pergeseran nilai-nilai sosial serta Isu-isu seperti peran perempuan dalam keluarga, hak-
hak anak, poligami, dan perceraian kerap kali menimbulkan perdebatan yang intens, baik
di kalangan ulama, intelektual Muslim, maupun masyarakat umum. Oleh karena itu,
penting untuk mengkaji ulang hukum keluarga Islam dengan pendekatan yang lebih
relevan terhadap kondisi zaman tanpa mengesampingkan prinsip-prinsip dasar syariah.

Diantara pendekatan yang bisa dilakukan dalam kerangka pentajdidan hukum
keluarga Islam adalah dengan pendekatan Maqashid Syariah. Secara harfiah arti kata
(Magqashid al-syariah) adalah tujuan/maqashid yang diinginkan tercapai dari penerapan
syariat Allah yang diperuntukkan kepada manusia agar dijadikan pijakan dalam
memperoleh kebahagiaan dunia maupun di akhirat. Dengan begitu, kata maqashid al-
syariah dapat diartikan sebagai nilai-nilai yang tercantum dalam tujuan disyariatkan
suatu hukum.(Muhammad Fuad Mubarok & Agus Hermanto, 2023).

Pembahasan ini berfokus pada bagaimana pendekatan Maqashid Syariah dapat
memberikan kerangka yang fleksibel namun tetap kokoh dalam membaharui hukum
keluarga Islam di era modern.

Kata Tajdid (pembaruan) adalah usaha untuk mengembalikan sesuatu ke kondisi
aslinya sehingga tampak seperti baru. Ini dilakukan dengan menguatkan yang lemabh,
membenahi yang rusak, dan menambal yang retak. Dengan ibarat lain, tajdid tidak
berarti merombak bentuk asli atau menggantinya dengan yang sesuatu yang baru.
Perkataan tajdid dalam konteks pembaruan hukum Islam mempunyai dua makna,
Pertama: jika ditinjau dari segi sasaran atau tujuan dan sumber yang tetap, pembaruan
berarti mengembalikan segala sesuatu ke keadaan bentuk aslinya. Kedua: pembaruan
berarti modernisasi, terlebih jika berhubungan dengan hal-hal yang tidak memiliki
pijakan, dasar, landasan, serta sumber, seperti metode, sistem, teknik, dan strategi, yang
disesuaikan dengan kondisi, ruang, dan waktu. (Situmorang dkk., 2019). Ini menunjukan
bahwa syariat Islam sangat respon dalam menghadapi kemajuan dan peralihan zaman.
ketika ada suatu sebab (illat) yang berbeda maka ada kebijaksanaan dan kemaslahatan
yang diutamakan dan didahulukan untuk tujuan syariat. (paryadi, 2021)

Pembaharuan hukum keluarga Islam sangat diperlukan untuk menjawab
tantangan sosial kontemporer, Berdasarkan analisis Maqashid Syariah, hukum keluarga
[slam dapat direformasi dengan menyesuaikan aturan-aturan yang ada agar tetap sesuai
dan relevan terhadap perubahan dan perkembangan zaman, tanpa mengorbankan
prinsip dan dasar syariah. Hal ini sejalan dengan lima tujuan utama syariah (Maqgashid
Syariah), yaitu perlindungan terhadap agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta.

816



Mochamad Hafid Zamroni, Dedi Setiyawan
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 809-822

d. Kontribusi Maqgashid Syariah dalam Pembaharuan Hukum Keluarga

Penelitian ini menemukan bahwa Maqgashid Syariah memberikan kerangka
Teoritis yang kuat untuk membaharui hukum keluarga Islam agar lebih relevan dalam
menghadapi tantangan sosial kontemporer (Mutholingah & Zamzami, 2018).

Dengan berfokus pada tujuan-tujuan syariah, seperti perlindungan terhadap jiwa,
akal, keturunan, dan harta, pembaharuan hukum keluarga Islam dapat dilakukan dengan
cara yang lebih adaptif dan sesuai dengan perkembangan zaman. Maqashid Syariah
memungkinkan fleksibilitas dalam penerapan hukum, asalkan tujuan utama syariah
tetap terpenuhi, yaitu menjaga kesejahteraan dan keadilan bagi seluruh umat Muslim.
Dalam hal ini, pendekatan Maqgashid Syariah memberikan landasan untuk menciptakan
hukum keluarga Islam yang lebih inklusif dan responsif terhadap perubahan sosial, tanpa
harus melanggar prinsip- prinsip dasar syariah.

Selain itu, penting untuk mengetahui tujuan hukum saat memutuskan apakah
suatu perkara masih dapat diterapkan, karena perubahan dalam struktur sosial dapat
menjadikan hukum tersebut tidak lagi relevan untuk digunakan (Syah, 1992). Oleh
karena itu, hukum Islam akan terus berkembang aktif dalam merespon berbagai
permasalahan sosial yang senantiasa mengalami perubahan dan perkembangan (Djamil,
1997). Berdasarkan alasan tersebut maka bisa dikatakan bahwa pemahaman akan
perspektif maqgashid al-syari'ah sebagai bagian dari studi hukum Islam sangatlah
penting.

Pendekatan Magashid Syariah, yang menitikberatkan pada tujuan dan hikmah di
balik penerapan syariah, memberikan ruang untuk melakukan reformasi hukum dengan
memperhatikan konteks sosial dan kondisi zaman. Dalam pembaharuan hukum keluarga
[slam, Maqashid Syariah menekankan pada lima tujuan utama: perlindungan terhadap
agama (hifz ad-din), jiwa (hifz an-nafs), akal (hifz al-‘aql), keturunan (hifz an-nasl), dan
harta (hifz al-mal).

Kelima tujuan ini menjadi landasan penting dalam mengkaji ulang hukum
keluarga, terutama dalam isu-isu yang berkaitan dengan pemahaman terkait kesetaraan
gender, hak-hak perempuan, perceraian, dan poligami. Hifz an-nafs atau perlindungan
terhadap jiwa, misalnya, relevan dalam konteks pembaharuan hukum perceraian dan
hak perempuan. Dalam masyarakat kontemporer, perceraian sering kali menjadi jalan
keluar bagi permasalahan yang kompleks seperti kekerasan dalam rumah tangga,
ketidakcocokan, dan perselingkuhan.

Hukum Islam memperbolehkan perceraian, namun Magqgashid Syariah
menggarisbawahi pentingnya menjaga kesejahteraan individu dan mengutamakan
penyelesaian yang adil bagi kedua belah pihak. Oleh karena itu, hukum perceraian perlu
diperbaharui dengan memberikan perlindungan hukum yang lebih baik bagi perempuan
dan anak, serta mempertimbangkan hak-hak mereka secara lebih adil, seperti hak atas
nafkah dan hak asuh anak.

e. Penerapan dalam Hukum Pidana Islam.

Mengaplikasikan Maqgashid Syariah dalam perundang-undangan di Indonesia
membutuhkan pendekatan yang sistematis dan terukur. Salah satu metodologi yang
dapat diterapkan adalah pendekatan tekstual. Dalam pendekatan ini, langkah pertama
yang dilakukan adalah menganalisis teks-teks Al-Quran dan Hadits untuk
mengidentifikasi prinsip-prinsip Maqashid Syariah yang fundamental. Analisis ini
bertujuan untuk memahami esensi dan substansi dari Maqashid Syariah yang menjadi
dasar hukum Islam. Setelah prinsip-prinsip tersebut diidentifikasi, langkah berikutnya

817



Mochamad Hafid Zamroni, Dedi Setiyawan
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 809-822

adalah menerjemahkan prinsip-prinsip tersebut ke dalam terminologi hukum yang
dipahami oleh para pembuat undang-undang dan penegak hukum di Indonesia. Hal ini
penting dilakukan untuk memastikan bahwa prinsip-prinsip Maqashid Syariah dapat
diintegrasikan dengan baik ke dalam sistem hukum nasional dan diterapkan dalam
praktek penegakan hukum. Terakhir, prinsip-prinsip Maqashid Syariah yang telah
diterjemahkan tersebut dapat dimasukkan ke dalam preambul atau pasal-pasal khusus
dalam perundang-undangan (Jayana, 2019). Dengan demikian, integrasi Maqashid
Syariah dalam perundang-undangan di Indonesia tidak hanya menjadi sebuah konsep
teoritis, tetapi juga dapat diimplementasikan dalam praktek hukum yang konkret dan
relevan dengan konteks sosial, budaya, dan politik Indonesia.

Pendekatan Pertama, memahami kebutuhan dan realitas sosial masyarakat
Indonesia adalah langkah awal yang esensial dalam memastikan prinsip- prinsip
Maqashid Syariah dapat diterapkan dengan tepat dan efektif. Dalam konteks sosial
Indonesia yang pluralis dan multikultural, penerapan poligami harus
mempertimbangkan kesejahteraan dan keadilan bagi semua pihak yang terlibat,
termasuk istri dan anak-anak.

Kedua, mengidentifikasi bidang-bidang hukum yang paling membutuhkan nilai-
nilai Maqashid Syariah menjadi langkah selanjutnya dalam pendekatan ini. Hukum
keluarga adalah salah satu bidang hukum yang sangat membutuhkan integrasi Maqashid
Syariah. Dalam hal poligami, prinsip-prinsip Maqashid seperti Hifz al-Nafs (melindungi
jiwa) dan Hifz al-Mal (melindungi harta) harus diterapkan untuk memastikan
kesejahteraan dan keadilan bagi seluruh anggota keluarga. Dalam prakteknya,
pengadilan agama di Indonesia seringkali menempatkan syarat-syarat ketat untuk
melakukan poligami, seperti harus mendapatkan izin dari istri pertama dan harus
mampu memberikan perlakuan yang adil dan merata terhadap semua istri dan anak-
anak. Hal ini mencerminkan upaya pengadilan untuk mengintegrasikan prinsip-prinsip
Magashid Syariah dalam penerapan hukum keluarga di Indonesia.

Menurut (Darmalaksana, 2021) Pendekatan partisipatif merupakan strategi yang
efektif dalam mengintegrasikan prinsip Maqashid Syariah dalam perundangundangan di
Indonesia. Dengan melibatkan berbagai pihak seperti ulama, pakar hukum, akademisi,
dan masyarakat sipil, pendekatan ini memungkinkan terbentuknya konsensus yang luas
mengenai interpretasi dan penerapan Maqashid Syariah. Dialog dan musyawarah yang
dilakukan dalam kerangka pendekatan partisipatif memungkinkan pemahaman yang
lebih mendalam dan komprehensif tentang prinsip-prinsip Maqashid Syariah, serta
menciptakan rasa memiliki dan tanggung jawab bersama terhadap implementasi.

3.4 Peran Ulama dan Fatwa dalam Penggunaan Maqasid al-Shari‘ah

Hukum Islam merupakan sistem yang memiliki orientasi utama untuk
menghadirkan kemaslahatan dan keadilan bagi umat manusia. Prinsip ini diwujudkan
melalui konsep maqasid al-shari‘ah, yaitu seperangkat tujuan mendasar yang menjadi
ruh dari setiap ketentuan hukum syariat. Konsep maqasid tidak hanya menekankan
kepatuhan terhadap teks (nash), tetapi juga mendorong pemahaman terhadap maksud
dan hikmah di balik setiap aturan. Dengan pendekatan tersebut, hukum Islam dapat
diterapkan secara fleksibel, kontekstual, dan senantiasa relevan dengan perubahan
zaman.

Dalam hal ini, ulama memegang peran penting sebagai pewaris otoritas keilmuan
dan penafsir ajaran Islam. Mereka berfungsi untuk menggali, menjelaskan, serta
mengembangkan hukum agar tetap sesuai dengan nilai-nilai universal syariat seperti

818



Mochamad Hafid Zamroni, Dedi Setiyawan
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 809-822

keadilan, kemaslahatan, dan kebijaksanaan. Salah satu manifestasi nyata dari penerapan
magqasid al-shari‘ah adalah melalui fatwa, yang menjadi instrumen penting dalam
memberikan solusi atas berbagai persoalan hukum di tengah masyarakat.

Melalui ijtihad yang berpijak pada prinsip maqgasid, para ulama tidak hanya
menjawab persoalan hukum secara literal, tetapi juga mempertimbangkan dimensi
sosial, ekonomi, dan moral yang melingkupinya. Oleh sebab itu, pemahaman terhadap
magqasid al- shari‘ah menjadi landasan penting dalam membangun hukum Islam yang
moderat, responsif terhadap perkembangan zaman, dan tetap berakar pada nilai-nilai
fundamental syariat. Berikut beberapa hal yang penting terhadap peranan ulama’ dalam
penggunaan Magqashid al-Shariah,:

a. Ulama’ Sebagai Penafsir Tujuan Syariat.

Para ulama memiliki kedudukan penting dalam memahami, menafsirkan, dan
mengembangkan hukum Islam berdasarkan prinsip maqasid al-shari‘ah, yaitu tujuan-
tujuan utama dari pensyariatan hukum. Mereka tidak hanya berfokus pada aspek
tekstual dari nash, tetapi juga berusaha menggali makna mendalam yang menjadi tujuan
hukum Islam. Dengan landasan ini, ulama mampu menghadirkan pemahaman hukum
yang kontekstual, relevan, dan adaptif terhadap perkembangan zaman.

Imam al-Syatib1 dalam al-Muwafaqat menjelaskan bahwa seluruh hukum Islam
memiliki tujuan untuk menjaga lima unsur pokok kehidupan manusia, yaitu agama, jiwa,
akal, keturunan, dan harta.

b. Fatwa Sebagai Wujud Praktis Maqasid.

Fatwa berfungsi sebagai sarana aktualisasi magasid dalam praktik kehidupan
umat Islam. Melalui fatwa, ulama tidak hanya menjawab persoalan hukum secara formal,
tetapi juga menimbang nilai kemaslahatan (maslahah) dan mencegah kerusakan
(mafsadah). Dengan demikian, fatwa menjadi hasil ijtihad kontekstual yang
menggabungkan antara ketentuan syariat dan realitas sosial. Yusuf al-Qaradawi
menegaskan bahwa seorang mufti yang memahami maqasid akan mengeluarkan fatwa
yang bersifat moderat, realistis, dan sesuai dengan tuntutan zaman.

c. Keseimbangan Antara Nash Dan Magashid.

Dalam menetapkan hukum atau fatwa, ulama harus mampu menyeimbangkan
antara teks-teks keagamaan dan tujuan-tujuan syariat. Penerapan maqasid tidak berarti
mengabaikan teks, tetapi menempatkan teks pada kerangka yang selaras dengan nilai-
nilai universal syariat. Dengan cara ini, fatwa yang dihasilkan bukan hanya benar secara
hukum, tetapi juga membawa keadilan, kemanfaatan, dan kebijaksanaan.

d. Ulama’ Sebagai Agen Pembaharuan Hukum.

Melalui pendekatan maqasid, ulama berperan dalam proses tajdid (pembaruan)
hukum Islam. Mereka menjawab tantangan kontemporer seperti isu keuangan syariah,
teknologi digital, bioetika, dan hak asasi manusia dengan pendekatan hukum yang
fleksibel, rasional, dan tetap berlandaskan prinsip syariat.

4. KESIMPULAN

Dari pembahasan yang telah diuraikan, dapat disimpulkan bahwa Maqasid al-
Shari‘ah memiliki kedudukan yang sangat penting dalam sistem penetapan hukum Islam.
Sebagai tujuan pokok dari pensyariatan, konsep ini bertujuan untuk mewujudkan
kemaslahatan (maslahah) serta mencegah kerusakan (mafsadah) dalam kehidupan
manusia. Maqasid al-Shari‘ah memberikan arah dan makna bagi setiap aturan hukum

819



Mochamad Hafid Zamroni, Dedi Setiyawan
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 809-822

agar penerapannya tidak hanya terfokus pada aspek tekstual, tetapi juga
mempertimbangkan konteks, rasionalitas, dan relevansi dengan perkembangan zaman.

Penerapan Magqasid al-Shari‘ah dalam proses penetapan hukum melibatkan
beberapa tahapan, seperti memahami prinsip-prinsip dasar maqasid, menganalisis nash
syariat, menimbang maslahat dan mudarat, serta menyesuaikan hukum dengan kondisi
sosial yang terus berubah. Dengan metode ini, hukum Islam dapat diterapkan secara
fleksibel namun tetap berpijak pada nilai-nilai fundamental syariat.

Ulama memiliki peran yang sangat strategis dalam mengaktualisasikan prinsip
magqasid melalui proses ijtihad dan fatwa. Mereka berupaya menyeimbangkan antara
teks dan tujuan syariat agar hukum yang dihasilkan tidak hanya sah secara normatif,
tetapi juga mengandung nilai keadilan, kemanfaatan, dan kebijaksanaan. Pendekatan
magqasid juga menjadi fondasi bagi pembaruan hukum (tajdid), yang memungkinkan
[slam untuk menjawab persoalan-persoalan kontemporer, seperti isu ekonomi syariah,
bioetika, serta perkembangan hukum modern lainnya.

Selain itu, penguatan ijtihad kolektif melalui lembaga-lembaga seperti MUI, DSN,
dan Majma‘ al-Figh al-Islami menunjukkan bahwa maqasid al-shari‘ah telah berkembang
menjadi metode penting dalam pengambilan keputusan hukum secara institusional.
Dengan demikian, maqasid al-shari‘ah tidak hanya berfungsi sebagai konsep teoretis
dalam kajian hukum Islam, tetapi juga menjadi pedoman praktis dalam merumuskan
hukum yang berkeadilan, humanis, dan sesuai dengan nilai-nilai universal syariat. Secara
keseluruhan, penerapan Maqasid al-Shari‘ah menjadi kunci dalam menghadirkan hukum
Islam yang moderat, adaptif, dan berorientasi pada kemaslahatan umat manusia di setiap
ruang dan waktu.

5. DAFTAR PUSTAKA

Ahmad al-Raysuni, Nazariyyat al-Magasid ‘inda al-Imam al-Syatibi, Kairo: Dar al-Kalimah,
1995, him. 122.

Ahmad Imam Mawardi, Maqasid Syari’ah dalam Pembaharuan Figh Pernikahan di
Indonesia

(Surabaya: Pustaka Radja, 2018), hlm. 73.

Al-Raysuni, Ahmad. The Objectives of Islamic Law: The Magqasid al-Shari‘ah. Islamic Book
Trust, 2006.

Al-Shatibi, Abu Ishak. Al-Muwafaqat fi Usul al-Shari'ah. Dar al-Ma'arifah, 1997.

Al-Syatibi, al-Muwafaqat fi Usul al-Shari‘ah, Beirut: Dar al-Ma'rifah, t.t., Juz II, hlm. 8-10.
Arikunto, Suharsimi. Prosedur Penelitian: Suatu Pendekatan Praktik. Rineka Cipta,
2011. Asikin, Zainal. Metode Penelitian Hukum. PT. RajaGrafindo Persada, 2010.

Asshofa, Muhammad. Metode Penelitian Sosial dan Hukum. Pustaka Setia, 2013.

Auda, Jasser. Maqasid al-Shari‘ah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. The
International Institute of Islamic Thought, 2008.

Darmalaksana, W. (2021). Agama dan Pancasila Perspektif Multikultur untuk Moderasi
Indonesia.

Pre-Print Kelas Menulis UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 1-15.

Darmalaksana, W. (2022). Filsafat dan Politik Hukum Islam Perbankan Syariah. Sentra
Publikasi Indonesia.

Djamil, F. (1997). Filsafat Hukum Islam. Logos Wacana Ilmu.

Farhana, R., & Anuar, R. (2016). Penerapan magqdsid al-shari‘ah terhadap figh semasa dalam
pendidikan Islam di Institut Pendidikan Guru (IPG). Jurnal AL-MAQASID: Jurnal Ilmu

820



Mochamad Hafid Zamroni, Dedi Setiyawan
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 809-822

Kesyariahan dan Keperdataan, 7(1), 123-141. DOI:10.24952 /almaqasid.v7i1.3878

Fauzan, A. (2021). Pendekatan Holistik dalam Hak Asuh Anak Pasca Perceraian: Perspektif
Magqasid Syari’ah A;-Tahir Ibnu Asyur. Jurnal Hukum Islam. Vol, November, 103-129.
https://www.academia.edu/download/102916705/366.pdf

Ghofar Shidiq, “Teori Maqashid al-Syari’ah dalam Hukum Islam,” hlm. 126.

Ghofar Shidiq, “Teori Magashid al-Syari’ah dalam Hukum Islam,” Sultan Agung, Vol. 44, No.
118 (2019), hlm. 124.

Gumanti, R. (2018). Maqgasid Al-Syariah Menurut Jasser Auda (Pendekatan Sistem dalam
Hukum Islam). Jurnal Al-Himayah, 2(1), 97-118.

Herlina, L. (2019). a Tinjauan Konsistensi Ajaran Islam Dalam Qs. Al - Bagarah Ayat 173
Dalam Persoalan Vaksin Mr. JURNAL SCHEMATA Pascasarjana UIN Mataram, 8(2),
167-182. https://doi.org/10.20414 /schemata.v8i2.1569

Jasser Auda, Maqasid al-Shari‘ah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach,
London: The International Institute of Islamic Thought (IIIT), 2008, hlm. 18-21.

Jayana, T. A. (2019). Model Interpretasi Alquran Dalam Pendekatan Tafsir Kontekstual
Abdullah

Saeed.”. AL QUDS: Jurnal Studi Alquran Dan Hadis, 3(1), 37-52.

Kamali, Mohammad Hashim. Maqasid al-Shari‘ah: A Contemporary Approach. Brill, 2008

Khairin Muhammad Arif, “Pengaruh Maqashid Syariah terhadap Figh Muamalah dan
Perbankan Syariah,” Vol. 4, No. 1 (2020), hlm. 14.

Khallaf, Abd al-Wahab. IIm Usul al-Figh. Dar al-Fikr, 2001. MA Sarwat Ahmad, Maqoshid
Syari’ah, 2019, 19-20.

Majma‘ al-Figh al-Islami, Qararat wa Tawsiyyat, Jeddah: Majma‘ al-Figh al-Islami al-
Duwalj,

2000, hlm. 54-55.

Muhammad Fuad Mubarok & Agus Hermanto. (2023). Hak dan Kewajiban Suami Istri
dalam Konsep Kesetaraan Gender Perspektif Maqasid Syariah. The Indonesian Journal
of Islamic Law and Civil Law, 4(1), 93-108.
https://doi.org/10.51675 /jaksya.v4i1.298

Mujahidah, N., & Kurniati. (2024). Responsibiltas Hukum Islam Terhadap Dinamika
Perubahan Sosial. Al-Mutsla, 6(1), 89-1009.
https://doi.org/10.46870/jstain.v6i1.1017

Mutholingah, S., & Zamzami, Muh. R. (2018). Relevansi Pemikiran Maqashid Al- Syariah
Jasser Auda Terhadap Sistem Pendidikan Islam Multidisipliner. journal TA’LIMUNA,
7(2), 90-111. https://doi.org/10.32478/talimuna.v7i2.183

Nabila Zatadin dan Syamsuri, “Konsep Magashid Syari’ah Menurut Al-Syaitibi dan
Kontribusinya

dalam Kebijakan Fiskal,” Masahrif al-Syariah, Vol. 4, No. 1 (2019), hlm. 29.

Nst, A. M,, & Hasibuan, Z. (2024). Transaksi Down Payment dalam Figih Hanabilah : Kajian
Klasik dan Implementasi dalam Praktik Modern. Islamic Circle, 05(1), 26-41.

paryadi. (2021). maqashid syariah: Defenisi dan pendapat para ulama. 4, 201-216. paryadi.
(2021). magqashid syariah: Defenisi dan pendapat para ulama. 4, 201-216. Satria
Efendi, Ushul Figh, hlm. 18

Satria Efendi, Ushul Figh, hlm. 20.

Situmorang, ., Abbas, A. H., & Gani, A. (2019). Pembaruan Hukum Islam di Indonesia.13.

Dan Keseimbangan Dalam Hukum Islam. Khulasah : Islamic Studies Journal, 6(1), 16-31.
https://doi.org/10.55656/kisj.v6i1.120

Suparmin Sudirman, “Peran Maqashid Syariah dalam Kehidupan,” Al-Kaffah, Vol. 4, No. 1
(2017), hlm. 91.

821


http://www.academia.edu/download/102916705/366.pdf
https://doi.org/10.32478/talimuna.v7i2.183

Mochamad Hafid Zamroni, Dedi Setiyawan
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 809-822

Syah, L. (1992). Filsafat Hukum Islam. Bumi Aksara

Wely Dozan, “Hermeneutika Versus Maqashid (Tafsir Magqashidi) Sebagai
Gerakan

Membumikan Tafsir A-Qur’an,” El-Afkar: Jurnal Pemikiran Keislaman Dan Tafsir Hadis
10, no. 1 (2021), 7.

Yusuf al-Qaradawi, Madkhal li Dirasah al-Shari‘ah al-Islamiyyah, Kairo: Maktabah Wahbabh,
1997,hlm. 45.

Zulkarnain Abdurrahman, “Teori Maqashid al-Syaitibi dan Kaitannya dengan Kebutuhan
Dasar Manusia Menurut Abraham Maslow,” Al-Fikr, Vol. 22, No. 1 (2020), hlm. 15

822



