
809  
   

 

 

LANGKAH-LANGKAH PENGGUNAAN MAQĀṢID AL-SHARĪ‘AH SEBAGAI METODE 

PENETAPAN HUKUM  
 

Mochamad Hafid Zamroni1, Dedi Setiyawan2 

Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah, Institut Agama Islam Bani Fattah, Tambakberas Jombang 

e-mail: *Hafidwilda2212@gmail.com1, dedisetiyawan0505@gmail.com2 

 

ABSTRAK  Maqāṣid al-Sharī‘ah (tujuan-tujuan syariat Islam) memainkan peran yang sangat 
penting dalam proses penetapan hukum Islam, dengan fokus pada perlindungan 
kepentingan-kepentingan dasar manusia baik dalam kehidupan duniawi maupun 
ukhrawi. Artikel ini menguraikan langkah- langkah penerapan Maqāṣid al-Sharī‘ah 
sebagai metode dalam menentukan hukum. Langkah pertama melibatkan 
pemahaman prinsip-prinsip dasar Maqāṣid al-Sharī‘ah, yang meliputi perlindungan 
terhadap agama, nyawa, akal, keturunan, dan harta. Langkah kedua adalah analisis 
terhadap teks-teks syariat untuk mengevaluasi apakah suatu hukum sesuai dengan 
tujuan tersebut. Langkah ketiga berfokus pada identifikasi maslahat (kebaikan) yang 
dihasilkan dari penerapan hukum serta upaya untuk menghindari mudarat 
(kerugian) bagi umat manusia. Langkah terakhir adalah menilai relevansi hukum 
dalam konteks sosial dan perkembangan zaman. Dengan mengikuti tahapan-tahapan 
ini, para ahli fiqh dapat mengembangkan hukum Islam yang lebih adaptif dan 
relevan, sekaligus tetap berpegang pada prinsip-prinsip dasar Maqāṣid al-Sharī‘ah 
yang menjadi pedoman utama dalam setiap keputusan hukum. 

Kata kunci Maqāṣid al-Sharī‘ah, penetapan hukum Islam, maslahat, mudarat, fiqh, tujuan 
syariat, hukum Islam, konteks sosial 

  
ABSTRACT Maqāṣid al-Sharī‘ah (the objectives of Islamic law) plays a very important role in the 

process of determining Islamic law, with a focus on protecting basic human interests in 
both worldly and afterlife affairs. This article outlines the steps for implementing 
Maqāṣid al-Sharī‘ah as a method in determining law. The first step involves 
understanding the basic principles of Maqāṣid al-Sharī‘ah, which include the protection 
of religion, life, intellect, lineage, and property. The second step is an analysis of sharia 
texts to evaluate whether a law is in accordance with those objectives. The third step 
focuses on the identification of maslahat (goodness) resulting from the application of 
the law as well as efforts to avoid mudarat (loss) for humanity. The final step is 
assessing the relevance of the law within the social context and the developments of the 
times. By following these stages, fiqh experts can develop Islamic law that is more 
adaptive and relevant, while remaining committed to the basic principles of Maqāṣid 
al-Sharī‘ah which serve as the main guideline in every legal decision. 

Keywords Maqāṣid al-Sharī‘ah, Islamic legal determination, maslahat, mudarat, fiqh, 
objectives of sharia, Islamic law, social context. 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

https://journaledutech.com/index.php/great 

Global Research and Innovation Journal (GREAT) 

Volume 2, Nomor 1, 2026, Hal. 809-822 

ISSN : 3090-3289 
  

mailto:Hafidwilda2212@gmail.com
mailto:dedisetiyawan0505@gmail.com


Mochamad Hafid Zamroni, Dedi Setiyawan  
 Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 809-822 

  

810   
   

1.           PENDAHULUAN  

    
Dalam kerangka hukum Islam, penetapan hukum tidak hanya didasarkan pada 

teks-teks suci seperti Al-Qur'an dan Hadis, tetapi juga memperhatikan tujuan (maqāṣid) 
yang lebih luas, yang berfokus pada pencapaian kesejahteraan dan kemaslahatan umat 
manusia. Salah satu pendekatan yang digunakan untuk mencapai tujuan tersebut adalah 
dengan menerapkan Maqāṣid al- Sharī‘ah (tujuan syariat), yang menekankan pada 
maksud atau hikmah di balik setiap hukum yang ditetapkan. Secara historis, konsep 
Maqāṣid al-Sharī‘ah telah menjadi dasar yang penting. dalam perumusan hukum Islam, 
tidak hanya berdasarkan teks, tetapi juga mempertimbangkan konteks sosial, ekonomi, 
dan budaya umat Islam yang terus berkembang dari waktu ke waktu. 

Maqāṣid al-Sharī‘ah terdiri dari lima tujuan utama yang harus dijaga dalam setiap 
keputusan hukum, yaitu agama (dīn), jiwa (nafs), akal (ʿaql), keturunan (nasl), dan harta 
(māl). Hukum Islam, dalam perspektif maqāṣid, bertujuan untuk memelihara dan 
melindungi kelima aspek ini, yang menjadi dasar dalam menentukan keputusan hukum. 
Oleh karena itu, dalam setiap penetapan hukum, Maqāṣid al-Sharī‘ah berperan sebagai 
pedoman untuk memastikan bahwa keputusan hukum yang diambil dapat memberikan 
manfaat yang lebih besar bagi umat manusia serta menghindari kerugian (mudarat) 
(Shatibi, 1997).  

Prinsip maqāṣid ini sejalan dengan banyak ajaran yang terkandung dalam Al-
Qur'an, yang mengarahkan umat Islam untuk menjaga kesejahteraan umat manusia, baik 
secara individu maupun kolektif. Sebagai contoh, Allah berfirman dalam Al-Qur'an: 

 
ِِّۗ وَمَنْ قتُِلَ مَظْلوُْمًا فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِي ِه   ُ اِلََّ بِالْحَق  مَ اللّٰه سُلْطٰنًا فَلََ    وَلََ تقَْتلُوُا النَّفْسَ الَّتِيْ حَرَّ

الْقَتْلِِّۗ اِنَّهٗ كَانَ مَنْصُوْرًايسُْرِفْ ف ىِ   
 
"Dan janganlah kamu membunuh jiwa yang diharamkan Allah, kecuali dengan alasan 

yang benar."(QS. Al-Isra' [17]: 33 
Ayat ini menunjukkan pentingnya perlindungan terhadap jiwa (nafs), yang 

merupakan salah satu aspek utama dalam Maqāṣid al-Sharī‘ah. Demikian pula, dalam 
aspek harta (māl), Allah berfirman: 

 
رْ تبَْذِيْرًا   وَاٰتِ ذاَ الْقرُْبٰى حَقَّهٗ وَالْمِسْكِيْنَ وَابْنَ السَّبِيْلِ وَلََ تبَُذ ِ

"Dan berikanlah kepada mereka (yang berhak) bagian harta mereka, dan janganlah 
kamu membazirkan hartamu."(QS. Al-Isra' [17]: 26 

Ayat ini menggaris bawahi pentingnya pengelolaan harta secara adil dan sesuai 
dengan prinsip keadilan dalam Islam (Auda, 2008). Namun, meskipun konsep Maqāṣid al-
Sharī‘ah telah ada sejak lama, penerapannya dalam konteks fiqh kontemporer mengalami 
berbagai tantangan. Salah satunya adalah bagaimana para ulama dapat mengintegrasikan 
prinsip maqāṣid dalam hukum yang bersifat dinamis dan responsif terhadap 
perkembangan zaman. Dengan semakin kompleksnya tantangan sosial, politik, dan 
ekonomi di dunia modern, ulama menghadapi kebutuhan untuk mengeksplorasi langkah-
langkah yang lebih sistematis dalam memanfaatkan maqāṣid untuk menetapkan hukum 
yang dapat menjawab kebutuhan masyarakat saat ini. Oleh karena itu, penting untuk 
mengkaji langkah- langkah penggunaan Maqāṣid al-Sharī‘ah dalam penetapan hukum 



Mochamad Hafid Zamroni, Dedi Setiyawan  
 Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 809-822 

  

811   
   

Islam, yang tidak hanya bergantung pada interpretasi tekstual, tetapi juga 
mempertimbangkan maslahat yang lebih luas bagi umat manusia (Kamali dan hasyim, 2008).   

Salah satu aspek penting dari penerapan Maqāṣid al-Sharī‘ah adalah fleksibilitas 
yang ditawarkannya, memungkinkan hukum Islam untuk tetap relevan dan dapat 
disesuaikan dengan tantangan zaman. Para ulama kontemporer seperti Jasser Auda dan 
Mohammad Hashim Kamali telah berupaya mengembangkan pendekatan-pendekatan 
baru untuk mengaplikasikan maqāṣid dalam menyelesaikan isu-isu hukum yang rumit 
dan belum terpecahkan, seperti yang terlihat dalam kajian mereka tentang hubungan 
antara maqāṣid dan hukum ekonomi Islam atau hukum keluarga Islam di dunia modern 
(Raysuni, 2006).   

Selain itu, konsep maqāṣid ini juga semakin mendapat perhatian di kalangan 
pembuat kebijakan dan praktisi hukum di dunia Islam yang ingin memperkenalkan 
reformasi hukum yang lebih adil dan sesuai dengan prinsip-prinsip keadilan universal. 
Oleh karena itu, langkah-langkah penggunaan Maqāṣid al-Sharī‘ah sebagai metode 
penetapan hukum memerlukan perhatian serius, tidak hanya dari sisi teori tetapi juga 
dari sisi implementasi praktis di lapangan (Khallaf, 2001).  
 

2.           METODE PENELITIAN 

  
   Penelitian ini termasuk dalam jenis penelitian kepustakaan (Sugiyono, 2013)  
atau penelitian normatif (Asikin, 2010).  Pendekatan yang digunakan adalah analisis isi. 
Pendekatan dan jenis penelitian ini dipilih karena berfokus pada konsepsi pemikiran 
yang terdokumentasi dalam bentuk teks. Penelitian ini tidak bertujuan untuk menguji 
kebenaran teoritis, tetapi lebih pada upaya menggali sudut pandang pemikiran yang 
terwujud dalam teks sastra. Data yang digunakan bersumber dari teks hukum Islam yang 
relevan dengan permasalahan hukum yang diteliti (Solikin, 2021).  Oleh karena itu, 
analisis yang digunakan dalam penelitian ini adalah deskriptif analitis (Asshofa, 2013).  
Pada tahap awal pengumpulan data, metode yang diterapkan adalah teknik dokumentasi 
terstruktur (Arikunto, 2011) . Teknik ini melibatkan  prosedur yang terdiri dari tiga 
langkah penting dan sistematis, yaitu: inventarisasi data, klasifikasi data, dan evaluasi 
deskriptif terhadap data yang dianalisis. Teknik-teknik tersebut mendukung validitas 
dan reliabilitas data yang terkumpul, sehingga memberikan landasan yang kokoh bagi 
analisis dan interpretasi selanjutnya.. 

   Penelitian ini termasuk dalam penelitian kepustakaan (Sugiyono 2013) atau 
penelitian normatif (Asikin 2010), yang menggunakan pendekatan analisis isi. 
Pendekatan ini digunakan karena penelitian berfokus pada eksplorasi pemikiran yang 
tertuang dalam teks-teks tertentu, bukan untuk menguji kebenaran teori yang telah ada, 
melainkan untuk menggali lebih dalam makna dan perspektif yang terkandung dalam 
teks tersebut. Data yang digunakan bersumber dari teks-teks hukum Islam yang sesuai 
dengan permasalahan hukum yang sedang diteliti (Solikin 2021). Oleh karena itu, 
pendekatan yang diterapkan dalam penelitian ini bersifat deskriptif analitis (Asshofa 
2013), yang bertujuan untuk mengungkapkan dan mendalami substansi yang ada dalam 
teks secara komprehensif. 

   Pada tahap pengumpulan data, teknik dokumentasi terstruktur (Arikunto 2011) 
digunakan untuk memastikan sistematisasi data yang jelas. Teknik ini melibatkan tiga 
langkah secara integrative, Antara lain: inventarisasi data, pengklasifikasian data, dan 
evaluasi deskriptif terhadap data yang telah terkumpul. Operasionalisasi tahap ini 



Mochamad Hafid Zamroni, Dedi Setiyawan  
 Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 809-822 

  

812   
   

dilakukan dengan beberapa tahapan: Pertama, melakukan pencarian dan pengumpulan 
teks-teks yang relevan, baik berupa kitab, jurnal, atau dokumen hukum yang berkaitan 
dengan topik yang diteliti. Kedua, setelah data terkumpul, dilakukan pengelompokan 
berdasarkan tema-tema tertentu yang muncul. dalam teks, misalnya tema terkait 
kewajiban nafkah, prinsip-prinsip maqāṣid sharī'ah, atau relevansi antara teks dan 
konteks sosial. Ketiga, evaluasi deskriptif dilakukan dengan memberikan penilaian 
terhadap isi teks berdasarkan kerangka analisis yang telah disusun sebelumnya, untuk 
kemudian diinterpretasikan dalam konteks penelitian ini. Proses ini bertujuan untuk 
menjaga validitas dan reliabilitas data, serta memastikan data yang diperoleh sesuai 
dengan tujuan penelitian.  
  
3.         PEMBAHASAN 

 

3. 1 Definisi Maqāṣid al-Sharī‘ah 

Maqāṣid alSharīʽah,secara etimologi merupakan gabungan dari dua kata,yakni 
Maqāṣid dan al-Sharīʽah. Maqāṣid berasal dari qaṣada-yaqṣidu-qaṣ dan yang memiliki 
makna maksud, sasaran, prinsip, niat, tujuan,dan tujuan akhir.Sementara,kata al Sharīʽah 
berasal dari kata sharʽa-yashraʽu-sharʽan yang berarti jalan menuju mata air. Seacara 
terminologi, definisi dari maqāṣid al-sharīʽah adalah nilai-nili tujuan penepatan hukum . 
Jadi, tujuan akhir dari maqāṣid al-sharīʽah adalah kemaslahatan (Wely, 2021).  

Para ulama klasik terdahulu tidak mendefinisikan maqāṣid al-sharīʽah dengan 
lengkap, meski sering menyinggung hal yang terkait dengan maqāṣid al-sharīʽah. 
Pendefinisian maqāṣid al-sharīʽah secara spesifik baru dilakukan oleh sebagian ulama 
kontemporer. Menurut Ibn Ashur, maqāṣid al-sharīʽah terbagi menjadi dua, yakni 
maqāṣid sharīʽah umum dan maqāṣid sharīʽah khusus. Maqāṣid al-Sharīʽah Makna umum 
dan hikmah yang diambil sebagai simpulan oleh pembuat syari'ah berkaitan dengan 
seluruh syari'ah atau sebagian besar daripadanya. Sementara itu, definisi khusus dari 
maqāṣid sharīʽah adalah segala sesuatu yang diinginkan oleh syari’ (Allah) untuk 
mencapai tujuan-tujuan manusia yang bermanfaat, atau untuk menjaga kemaslahatan 
umum mereka dalam perilaku mereka secara khusus (Sarwat, 2019).   

Dalam kitab al-Muqafaqat, Imam al-Shaṭibī menyebutkan bahwa Maqāṣid al-
Sharīʽah terbagi menjadi dua kategori pokok; Qaṣd al-Shariʽ atau maksud dari syari’ yakni 
Allah dan Rasul-Nya, yang dalam kategori ini dibagi lagi menjadi empat bagian, yakni 
Qaṣd al-Shariʽ fī Wadh’i al-Sharīʽah atau maksud syari dalam menurunkan syariat. Qaṣd 
al-Shariʽ fī Wadhʽi al-Sharīʽah al-Ifḥam atau maksud syari’ dalam menurunkan syariat 
agar bisa dipahami. Qaṣd al-Sharīʽ fi Wadh’i al- Muqtaḍaha atau maksud syari’dalam 
menurunkan syariat untuk dilaksanakan sesuai dengan permintaan syari’. Qaṣd al- Shariʽ 
fī Dukhūl al-Mukallaf taḥta Aḥkām al- Sharīʽah atau maksud syari’ agar bagaimana 
menarik manusia masuk dalam syariat. 

Kategori pokok yang kedua menurut Imam al-Shaṭibī adalah Qaṣd al- Mukallaf, 
yakni maksud dari manusia sebagai objek taklif. Pendapat Imam al- Shaṭibī mengenai hal 
ini adalah bahwa perbuatan manusia harus sesuai dengan tuntutan syari’, apabila 
manusia melakukan perbuatan di luar tuntutan syari’ maka perbuatannya tidak diterima 
di sisi Allah. Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa definisi dari maqāṣid al-
sharīʽah adalah konsep yang mengacu pada tujuan atau maksud dari hukum-hukum dan 
prinsip-prinsip Islam, dengan tujuan memahami hukum Islam untuk mencapai 
kemaslahatan di dunia maupun di akhirat. 



Mochamad Hafid Zamroni, Dedi Setiyawan  
 Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 809-822 

  

813   
   

3. 2 Prinsip Dasar Penggunaan Maqāṣid al-Sharī‘ah dalam Penetapan Hukum 

Secara umum, para ulama usūl fiqh dan maqāṣid menyebut bahwa tujuan syariat 
(maqāṣid) menjadi kerangka atau landasan dalam menetapkan dan menerapkan hukum 
syariat. Jasser Auda menjelaskan maqashid al-syari’ah dengan aplikatif. Menurut beliau, 
maqashid al-syari’ah merupakan cara atau metode untuk menjawab segala pertanyaan 
yangsulit dan menggunakan kata yang sangat sederhana, seperti mengapa seorang 
muslim melaksanakan shalat?, mengapa berlaku baik dengan sesama diwajibkan oleh 
Islam?, mengapa meminum sedikit alkohol tetap dilarang?. Jasser juga menambahkan 
bahwa maqashid al-syari’ah merupakan bagian dari ilmu keislaman yang merupakan 
tujuan baik dari apa yang telah disyariatkan dalam Islam dengan membolehkan atau 
melarang suatu perkara (Abdul, 2019).  

Menurut al-Syaitibi hukum yang telah disyariatkan oleh Allah mengandung nilai 
keadilan dan kemaslahatan bagi kehidupan umat manusia. Manifestasi dari 
kemaslahatanitu terbagi menjadi tiga tingkatan, yaitu kebutuhan primer (dharuriyat), 
kebutuhan sekunder (hajiyat), dan kebutuhan tersier (tahsiniyat). 

a. Kebutuhan Primer (Dharuriyat) 

Dharuriyat adalah tingkat kebutuhan yang harus ada atau bisa dikatakan sebagai 
kebutuhan primer. Apabila kebutuhan pada tingkatan ini tidak terlaksana dan terpenuhi, 
maka kesalamatan yang bersifat duniawi dan ukhrawi akan terancam. Bisa dikatakan 
kebutuhan dharuriyat ini adalah esensi dari kehidupan manusia untuk menjaga 
kemaslahatan mereka, ada unsur pokok yang harus diperhatikan di dalam maqashid ad-
dharuri  yaitu: 

1) Memelihara Agama (Hifdz al-Din)   

Dalam ajaran agama terkandung ajaran-ajaran yang kaitannya dengan kaidah, 
hukum, ibadah yang disyariatkan oleh Allah kepada manusia. Dengan 
melaksanakansemua aturan tersebut maka manusia sudah bisa disebut dengan menjaga 
agama. Contoh dari menjaga agama adalah dengan melaksanakan sholat yang 
merupakan kewajiban bagi umat Islam, tanpa melaksanakan sholat status keimanan 
seseorangpatut dipertanyakan. 

2) Memelihara Jiwa (Hifdz-al-Nafs)   

Islam mewajibkan manusia untuk menjaga jiwa, yaitu berkenaan dengan 
terpenuhinya kebutuhan makan, minum, pakaian, dan rumah hunian. Selanjutnya ada 
juga mengenai hukuman setimpal (al-qisas), hukuman denda (al-dhiyah), tebusan (al- 
kafarah) bagi orang yang telah menganiaya jiwa. Diharamkan bagiseorang muslim 
merusak jiwanya dan diwajibkan atas dirinya untuk menjaga diri dari bahaya. 

3) Menjaga Akal (Hifdz al-‘Aql)   

Akal memiliki peran yang utama dalam memahami syariat, jika akal mengalami 
sebuah permasalahan, maka segala bentuk kegiatan intelektual akan mengalami 
kemandegan. Maka dari itu segala sesuatu memiliki potensi untuk merusak akal dilarang 
oleh syariat, contohnya saja seperti larangan meminum minuman keras, karena dengan 
meminumnya akan berimbas pada rusaknya akal sehat manusia. Adapun Langkah untuk 
menjaga atau meningkatkan akal manusia yaitu dengan belajar. 

4) Menjaga Keturunan (Hidfz al-Nasl) 

Keturunan merupakan generasi penerus bagai setiap mahluq hidup, oleh 
karenanya keturunan merupakan kehormatan bagi setiap orang dan posisi dari 
keturunan. Disinilah Islam memberikan perhatian agar setiap keturunan yang dilahirkan 
berasal dari hubungan yang sah sebagaimana telah dintentukan di dalam agama, Islam 



Mochamad Hafid Zamroni, Dedi Setiyawan  
 Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 809-822 

  

814   
   

secara tegas melarang perbuatan zina yang bertujuan untuk menghindari keturunan 
yang tidak baik. Islam sendiri mewajibkan untuk memelihara keturunan, hubungan yang 
diperbolehkan harus melewati akad nikah yang sah. Akad nikah inimasuk dalam 
kebutuhan primer dan akan memberikan perlindungan dalam bentukpengakuan bagi si 
anak pada masa mendatang. 

5) Menjaga Harta (Hifdz al-Mal)   

Harta yang dimiliki manusia hakekatnya adalah titipan dari Allah yang kemudian 
akan dimintai pertanggungjawaban. Salah satu contoh dari bentuk memeliharaharta 
adalah dengan bekerja untuk memenuhi seluruh kebutuhan setiap orang 
dankeluarganya, pekerjaan yang dimaksud adalah pekerjaan yang halal. Untuk 
menunjang kelancaran dalam melakukan pekerjaan, maka diperlukan peralatan yang 
sesuai dengan pekerjaan yang sedang digeluti. Peralatan ini masuk dalam kebutuhan 
sekunder, tanpa adanya peralatan ini maka bisa menjadi sebuah hambatan. 

b. Kebutuhan Sekunder (Hajiyat)   

Hajiyat adalah tingkatan kebutuhan sekunder, yang mana bila tidak terpenuhi 
maka tidak akan mengancam keslamatan, tapi akan menimbulkan kesulitan, maka 
kebutuhan ini sebaiknya dipenuhi. Al-Syaitibi memberikan contoh dalam pemenuhan 
kebutuhan hajiyat pada fikih muamalah yang di dalamnya muncul beberapa model 
transaksi bisnis seperti qiradh, musaqah, dan salam. 

c. Kebutuhan Tersier (Tahsiniyat)   

Tahsiniyat merupakan sebuah tingkatan kebutuhan yang sifatnya tuntutan 
muru’ah (moral), dan itu ditujukan sebagai kebaikan dan juga kemuliaan. Jika hal ini 
tidak terpenuhi, maka tidak akan merusak dan mempersulit kehidupan manusia. 
Kebutuhanini dibutuhkan sebagai sesuatu yang sifatnya tersier, yang mana jika dapat 
dipenuhi maka akan meningkatkan kualitas hidup manusia. Contohnya seperti belajar di 
ruangan yang nyaman, menggunakan media pembelajaran yang modern, menikah 
dengan seseorang yang nasabnya terpandang.   

3. 3 Langkah-langkah Penggunaan Maqāṣid al-Sharī‘ah dalam Penetapan 
Hukum 

Langkah-langkah penerapan Maqāṣid al-Sharī‘ah dalam penetapan hukum 
merupakan rangkaian prosedur sistematis yang bertujuan untuk memastikan setiap 
keputusan hukum sejalan dengan tujuan utama syariat Islam. Proses dimulai dengan 
menelaah pendapat para ulama melalui metode qawlī guna memahami konsensus, 
perbedaan pandangan, dan landasan hukum yang ada. Selanjutnya dilakukan riset 
induktif dengan meninjau praktik sosial dan kondisi masyarakat, sehingga hukum yang 
dihasilkan relevan dan mudah diterapkan. 

Tahap berikutnya adalah mengidentifikasi ’illah (sebab hukum) dan hikmah 
(tujuan hukum) agar setiap perintah atau larangan memiliki dasar yang jelas dan 
bermakna. Kajian ini kemudian diintegrasikan dengan kaidah-kaidah usūl al-fiqh dan 
prinsip maqāṣid, sehingga keputusan hukum tetap konsisten dengan metodologi fiqh 
klasik. 

a. Penyusunan Pendapat Hukum yang Komprehensif.  

   Contoh Penerapan Maqāṣid al-Sharī‘ah dalam Hukum Kontemporer 

1) Penerapan dalam Hukum Ekonomi Islam. 
a) Implementasi Maqashid al-Shariah dalam Bidang Ekonomi Syariah 

Dalam bidang ekonomi syariah, Maqashid al-Shariah telah menjadi pedoman 
penting dalam merumuskan produk dan layanan yang sesuai dengan syariat namun juga 



Mochamad Hafid Zamroni, Dedi Setiyawan  
 Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 809-822 

  

815   
   

relevan bagi kebutuhan masyarakat modern. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 
prinsip Maqashid, seperti perlindungan harta (al-mal), diterapkan dalam bentuk 
perbankan syariah, asuransi syariah (takaful), dan investasi yang etis dan bertanggung 
jawab (Nst & Hasibuan, 2024).  Misalnya, beberapa fatwa kontemporer membolehkan 
penggunaan instrumen keuangan modern seperti saham, selama tetap mematuhi 
ketentuan syariat. Hal ini menunjukkan bahwa pendekatan Maqashid memberikan 
fleksibilitas untuk mengakomodasi inovasi keuangan tanpa mengesampingkan nilai-nilai 
Islam. Hukum islam mengedepankan kebebasan dalam menjalankan keyakinan karena 
agama memiliki peran penting sebagai panduan hidup bagi umat manusia. Agama 
diperlakukan dengan menjaga kesadaran akan tanggung jawab, peraturan, serta 
kewajiban sesuai ajaran agama untuk memenuhi tuntutan Allah. Menjaga keselamatan 
jiwa menjadi tujuan kedua dalam hukum Islam, dengan menghormati hak asasi manusia 
untuk hidup. Islam mengatur dan melindungi hak-hak dasar manusia, terutama dalam 
hal kehidupan (Herlina, 2019). Tujuan utama hukum syariah adalah untuk menjaga dan 
mendorong tercapainya kemaslahatan umat manusia, yang dikenal sebagai maqashid 
syariah. Ulama-usul fiqh mengklasifikasikan tujuan syariah kedalam tiga kategori: 
dharuriyat(kebutuhan pokok), hajiyat(kebutuhan penting), dan tahsiniyat (kebutuhan 
yang bersifat memperindah). Terdapat lima prinsip maqashid syariah  yang dikenal 
sebagai alkulliyat al-Khams, yang berlaku baik pada tingkat dharuriyat, hajiyat, maupun 
tahsiniyat: 

• Memelihara agama (hifzh ad-din); 
• Memelihara jiwa (hifzh an-nafs); 
• Memelihara akal (hifzh al ‟aql); 
• Memelihara keturunan (hifzh an- nasl); 
• Memelihara harta (hifzh al-mal) (Fauzan, 2021).  

Dalam konteks ekonomi, konsep maqashid syariah menjadi inti dari ilmu ushul 
fiqh dan memiliki peran yang signifikan dalam pengaturan ekonomi syariah. Maqashid 
syariah tidak hanya penting dalam merumuskan kebijakan ekonomi makro seperti 
kebijakan moneter, fiskal, dan keuangan publik, tetapi juga dalam pengembangan 
produk-produk perbankan dan keuangan syariah serta teori-teori ekonomi mikro 
lainnya. 

Kehadiran maqashid syariah sangat krusial dalam ranah ekonomi, baik dalam 
perspektif norma konvensional maupun syariah. Melaksanakan usaha dengan 
pendekatan maqashid syariah adalah sepenuhnya legal, namun, hal ini mengharuskan 
untuk mematuhi prinsip-prinsip agama dalam setiap langkahnya. Seperti yang 
diungkapkan oleh Satria Darma dalam penelitiannya, ia menyimpulkan bahwa fokus 
hanya pada industri yang menguntungkan tidak akan memberikan manfaat signifikan 
bagi pertumbuhan ekonomi masyarakat. Distribusi kekayaan seharusnya tidak terpusat 
hanya pada orang-orang kaya menurut etika ekonomi Islam. Dalam konteks Ekonomi 
Islam, upaya dipertahankan untuk mencapai tujuan yang memungkinkan individu yang 
beriman tidak hanya menikmati kekayaan materi, tetapi juga berkontribusi pada 
kesejahteraan masyarakat dan kemajuan ekonomi secara keseluruhan (Farah Farhana & 
Mohd Anuar, 2016) . Hal ini menunjukkan bahwa dalam pandangan Ekonomi Islam, 
ekonomi dianggap sebagai alat atau sarana untuk mencapai tujuan yang lebih besar, 
bukan sebagai tujuan utama dalam dirinya sendiri. 

b. Penerapan dalam Hukum Keluarga 



Mochamad Hafid Zamroni, Dedi Setiyawan  
 Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 809-822 

  

816   
   

Hukum keluarga Islam merupakan salah satu elemen fundamental dalam ajaran 
Islam yang mencakup berbagai aspek kehidupan pribadi dan sosial umat Muslim. Mulai 
dari aturan mengenai pernikahan, hak dan kewajiban suami istri, perceraian, warisan, 
hingga tanggung jawab orang tua terhadap anak, hukum keluarga Islam memainkan 
peran yang sangat penting dalam menjaga kesejahteraan dan ketertiban sosial dalam 
masyarakat Muslim (Sumarta dkk., 2024)   

Namun, di era kontemporer, hukum keluarga Islam menghadapi berbagai 
tantangan yang signifikan akibat dari berbagai perubahan sosial, budaya, ekonomi, dan 
politik yang mempengaruhi cara hidup umat Muslim di seluruh dunia (Mujahidah & 
Kurniati, 2024).   

Seiring berjalannya waktu, banyak hal yang berubah dalam kehidupan sosial 
masyarakat Muslim, yang sering kali menimbulkan benturan dengan aturan-aturan 
tradisional yang diatur dalam hukum Islam. Globalisasi, teknologi, urbanisasi, dan 
pergeseran nilai-nilai sosial serta Isu-isu seperti peran perempuan dalam keluarga, hak- 
hak anak, poligami, dan perceraian kerap kali menimbulkan perdebatan yang intens, baik 
di kalangan ulama, intelektual Muslim, maupun masyarakat umum. Oleh karena itu, 
penting untuk mengkaji ulang hukum keluarga Islam dengan pendekatan yang lebih 
relevan terhadap kondisi zaman tanpa mengesampingkan prinsip-prinsip dasar syariah. 

Diantara pendekatan yang bisa dilakukan dalam kerangka pentajdidan hukum 
keluarga Islam adalah dengan pendekatan Maqashid Syariah. Secara harfiah arti kata 
(Maqashid al-syariah) adalah tujuan/maqâshid yang diinginkan tercapai dari penerapan 
syariat Allah yang diperuntukkan kepada manusia agar dijadikan pijakan dalam 
memperoleh kebahagiaan dunia maupun di akhirat. Dengan begitu, kata maqashid al- 
syariah dapat diartikan sebagai nilai-nilai yang tercantum dalam tujuan disyariatkan 
suatu hukum.(Muhammad Fuad Mubarok & Agus Hermanto, 2023).   

Pembahasan ini berfokus pada bagaimana pendekatan Maqashid Syariah dapat 
memberikan kerangka yang fleksibel namun tetap kokoh dalam membaharui hukum 
keluarga Islam di era modern. 

Kata Tajdid (pembaruan) adalah usaha untuk mengembalikan sesuatu ke kondisi 
aslinya sehingga tampak seperti baru. Ini dilakukan dengan menguatkan yang lemah, 
membenahi yang rusak, dan menambal yang retak. Dengan ibarat lain, tajdid tidak 
berarti merombak bentuk asli atau menggantinya dengan yang sesuatu yang baru. 
Perkataan tajdid dalam konteks pembaruan hukum Islam mempunyai dua makna, 
Pertama: jika ditinjau dari segi sasaran atau tujuan dan sumber yang tetap, pembaruan 
berarti mengembalikan segala sesuatu ke keadaan bentuk aslinya. Kedua: pembaruan 
berarti modernisasi, terlebih jika berhubungan dengan hal-hal yang tidak memiliki 
pijakan, dasar, landasan, serta sumber, seperti metode, sistem, teknik, dan strategi, yang 
disesuaikan dengan kondisi, ruang, dan waktu. (Situmorang dkk., 2019).  Ini menunjukan 
bahwa syariat Islam sangat respon dalam menghadapi kemajuan dan peralihan zaman. 
ketika ada suatu sebab (illat) yang berbeda maka ada kebijaksanaan dan kemaslahatan 
yang diutamakan dan didahulukan untuk tujuan syariat. (paryadi, 2021)   

Pembaharuan hukum keluarga Islam sangat diperlukan untuk menjawab 
tantangan sosial kontemporer, Berdasarkan analisis Maqashid Syariah, hukum keluarga 
Islam dapat direformasi dengan menyesuaikan aturan-aturan yang ada agar tetap sesuai 
dan relevan terhadap perubahan dan perkembangan zaman, tanpa mengorbankan 
prinsip dan dasar syariah. Hal ini sejalan dengan lima tujuan utama syariah (Maqashid 
Syariah), yaitu perlindungan terhadap agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. 



Mochamad Hafid Zamroni, Dedi Setiyawan  
 Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 809-822 

  

817   
   

d. Kontribusi Maqashid Syariah dalam Pembaharuan Hukum Keluarga 

Penelitian ini menemukan bahwa Maqashid Syariah memberikan kerangka 
Teoritis yang kuat untuk membaharui hukum keluarga Islam agar lebih relevan dalam 
menghadapi tantangan sosial kontemporer (Mutholingah & Zamzami, 2018).  

Dengan berfokus pada tujuan-tujuan syariah, seperti perlindungan terhadap jiwa, 
akal, keturunan, dan harta, pembaharuan hukum keluarga Islam dapat dilakukan dengan 
cara yang lebih adaptif dan sesuai dengan perkembangan zaman. Maqashid Syariah 
memungkinkan fleksibilitas dalam penerapan hukum, asalkan tujuan utama syariah 
tetap terpenuhi, yaitu menjaga kesejahteraan dan keadilan bagi seluruh umat Muslim. 
Dalam hal ini, pendekatan Maqashid Syariah memberikan landasan untuk menciptakan 
hukum keluarga Islam yang lebih inklusif dan responsif terhadap perubahan sosial, tanpa 
harus melanggar prinsip- prinsip dasar syariah. 

Selain itu, penting untuk mengetahui tujuan hukum saat memutuskan apakah 
suatu perkara masih dapat diterapkan, karena perubahan dalam struktur sosial dapat 
menjadikan hukum tersebut tidak lagi relevan untuk digunakan (Syah, 1992).  Oleh 
karena itu, hukum Islam akan terus berkembang aktif dalam merespon berbagai 
permasalahan sosial yang senantiasa mengalami perubahan dan perkembangan (Djamil, 
1997).  Berdasarkan alasan tersebut maka bisa dikatakan bahwa pemahaman akan 
perspektif maqashid al-syari'ah sebagai bagian dari studi hukum Islam sangatlah 
penting. 

Pendekatan Maqashid Syariah, yang menitikberatkan pada tujuan dan hikmah di 
balik penerapan syariah, memberikan ruang untuk melakukan reformasi hukum dengan 
memperhatikan konteks sosial dan kondisi zaman. Dalam pembaharuan hukum keluarga 
Islam, Maqashid Syariah menekankan pada lima tujuan utama: perlindungan terhadap 
agama (hifz ad-din), jiwa (hifz an-nafs), akal (hifz al-‘aql), keturunan (hifz an-nasl), dan 
harta (hifz al-mal). 

Kelima tujuan ini menjadi landasan penting dalam mengkaji ulang hukum 
keluarga, terutama dalam isu-isu yang berkaitan dengan pemahaman terkait kesetaraan 
gender, hak-hak perempuan, perceraian, dan poligami. Hifz an-nafs atau perlindungan 
terhadap jiwa, misalnya, relevan dalam konteks pembaharuan hukum perceraian dan 
hak perempuan. Dalam masyarakat kontemporer, perceraian sering kali menjadi jalan 
keluar bagi permasalahan yang kompleks seperti kekerasan dalam rumah tangga, 
ketidakcocokan, dan perselingkuhan. 

Hukum Islam memperbolehkan perceraian, namun Maqashid Syariah 
menggarisbawahi pentingnya menjaga kesejahteraan individu dan mengutamakan 
penyelesaian yang adil bagi kedua belah pihak. Oleh karena itu, hukum perceraian perlu 
diperbaharui dengan memberikan perlindungan hukum yang lebih baik bagi perempuan 
dan anak, serta mempertimbangkan hak-hak mereka secara lebih adil, seperti hak atas 
nafkah dan hak asuh anak. 

e. Penerapan dalam Hukum Pidana Islam. 

Mengaplikasikan Maqashid Syariah dalam perundang-undangan di Indonesia 
membutuhkan pendekatan yang sistematis dan terukur. Salah satu metodologi yang 
dapat diterapkan adalah pendekatan tekstual. Dalam pendekatan ini, langkah pertama 
yang dilakukan adalah menganalisis teks-teks Al-Quran dan Hadits untuk 
mengidentifikasi prinsip-prinsip Maqashid Syariah yang fundamental. Analisis ini 
bertujuan untuk memahami esensi dan substansi dari Maqashid Syariah yang menjadi 
dasar hukum Islam. Setelah prinsip-prinsip tersebut diidentifikasi, langkah berikutnya 



Mochamad Hafid Zamroni, Dedi Setiyawan  
 Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 809-822 

  

818   
   

adalah menerjemahkan prinsip-prinsip tersebut ke dalam terminologi hukum yang 
dipahami oleh para pembuat undang-undang dan penegak hukum di Indonesia. Hal ini 
penting dilakukan untuk memastikan bahwa prinsip-prinsip Maqashid Syariah dapat 
diintegrasikan dengan baik ke dalam sistem hukum nasional dan diterapkan dalam 
praktek penegakan hukum. Terakhir, prinsip-prinsip Maqashid Syariah yang telah 
diterjemahkan tersebut dapat dimasukkan ke dalam preambul atau pasal-pasal khusus 
dalam perundang-undangan (Jayana, 2019).  Dengan demikian, integrasi Maqashid 
Syariah dalam perundang-undangan di Indonesia tidak hanya menjadi sebuah konsep 
teoritis, tetapi juga dapat diimplementasikan dalam praktek hukum yang konkret dan 
relevan dengan konteks sosial, budaya, dan politik Indonesia. 

Pendekatan Pertama, memahami kebutuhan dan realitas sosial masyarakat 
Indonesia adalah langkah awal yang esensial dalam memastikan prinsip- prinsip 
Maqashid Syariah dapat diterapkan dengan tepat dan efektif. Dalam konteks sosial  
Indonesia  yang  pluralis  dan  multikultural,  penerapan  poligami  harus 
mempertimbangkan kesejahteraan dan keadilan bagi semua pihak yang terlibat, 
termasuk istri dan anak-anak. 

Kedua, mengidentifikasi bidang-bidang hukum yang paling membutuhkan nilai- 
nilai Maqashid Syariah menjadi langkah selanjutnya dalam pendekatan ini. Hukum 
keluarga adalah salah satu bidang hukum yang sangat membutuhkan integrasi Maqashid 
Syariah. Dalam hal poligami, prinsip-prinsip Maqashid seperti Hifz al-Nafs (melindungi 
jiwa) dan Hifz al-Mal (melindungi harta) harus diterapkan untuk memastikan 
kesejahteraan dan keadilan bagi seluruh anggota keluarga. Dalam prakteknya, 
pengadilan agama di Indonesia seringkali menempatkan syarat-syarat ketat untuk 
melakukan poligami, seperti harus mendapatkan izin dari istri pertama dan harus 
mampu memberikan perlakuan yang adil dan merata terhadap semua istri dan anak-
anak. Hal ini mencerminkan upaya pengadilan untuk mengintegrasikan prinsip-prinsip 
Maqashid Syariah dalam penerapan hukum keluarga di Indonesia. 

Menurut (Darmalaksana, 2021)  Pendekatan partisipatif merupakan strategi yang 
efektif dalam mengintegrasikan prinsip Maqashid Syariah dalam perundangundangan di 
Indonesia. Dengan melibatkan berbagai pihak seperti ulama, pakar hukum, akademisi, 
dan masyarakat sipil, pendekatan ini memungkinkan terbentuknya konsensus yang luas 
mengenai interpretasi dan penerapan Maqashid Syariah. Dialog dan musyawarah yang 
dilakukan dalam kerangka pendekatan partisipatif memungkinkan pemahaman yang 
lebih mendalam dan komprehensif tentang prinsip-prinsip Maqashid Syariah, serta 
menciptakan rasa memiliki dan tanggung jawab bersama terhadap implementasi. 

3. 4 Peran Ulama dan Fatwa dalam Penggunaan Maqāṣid al-Sharī‘ah 

Hukum Islam merupakan sistem yang memiliki orientasi utama untuk 
menghadirkan kemaslahatan dan keadilan bagi umat manusia. Prinsip ini diwujudkan 
melalui konsep maqāṣid al-sharī‘ah, yaitu seperangkat tujuan mendasar yang menjadi 
ruh dari setiap ketentuan hukum syariat. Konsep maqāṣid tidak hanya menekankan 
kepatuhan terhadap teks (nash), tetapi juga mendorong pemahaman terhadap maksud 
dan hikmah di balik setiap aturan. Dengan pendekatan tersebut, hukum Islam dapat 
diterapkan secara fleksibel, kontekstual, dan senantiasa relevan dengan perubahan 
zaman. 

Dalam hal ini, ulama memegang peran penting sebagai pewaris otoritas keilmuan 
dan penafsir ajaran Islam. Mereka berfungsi untuk menggali, menjelaskan, serta 
mengembangkan hukum agar tetap sesuai dengan nilai-nilai universal syariat seperti 



Mochamad Hafid Zamroni, Dedi Setiyawan  
 Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 809-822 

  

819   
   

keadilan, kemaslahatan, dan kebijaksanaan. Salah satu manifestasi nyata dari penerapan 
maqāṣid al-sharī‘ah adalah melalui fatwa, yang menjadi instrumen penting dalam 
memberikan solusi atas berbagai persoalan hukum di tengah masyarakat. 

Melalui ijtihad yang berpijak pada prinsip maqāṣid, para ulama tidak hanya 
menjawab persoalan hukum secara literal, tetapi juga mempertimbangkan dimensi 
sosial, ekonomi, dan moral yang melingkupinya. Oleh sebab itu, pemahaman terhadap 
maqāṣid al- sharī‘ah menjadi landasan penting dalam membangun hukum Islam yang 
moderat, responsif terhadap perkembangan zaman, dan tetap berakar pada nilai-nilai 
fundamental syariat. Berikut beberapa hal yang penting terhadap peranan ulama’ dalam 
penggunaan Maqashid al-Shariah,: 

a. Ulama’ Sebagai Penafsir Tujuan Syariat. 

Para ulama memiliki kedudukan penting dalam memahami, menafsirkan, dan 
mengembangkan hukum Islam berdasarkan prinsip maqāṣid al-sharī‘ah, yaitu tujuan-
tujuan utama dari pensyariatan hukum. Mereka tidak hanya berfokus pada aspek 
tekstual dari nash, tetapi juga berusaha menggali makna mendalam yang menjadi tujuan 
hukum Islam. Dengan landasan ini, ulama mampu menghadirkan pemahaman hukum 
yang kontekstual, relevan, dan adaptif terhadap perkembangan zaman. 

Imam al-Syāṭibī dalam al-Muwāfaqāt menjelaskan bahwa seluruh hukum Islam 
memiliki tujuan untuk menjaga lima unsur pokok kehidupan manusia, yaitu agama, jiwa, 
akal, keturunan, dan harta.   

b. Fatwa Sebagai Wujud Praktis Maqasid. 

Fatwa berfungsi sebagai sarana aktualisasi maqāṣid dalam praktik kehidupan 
umat Islam. Melalui fatwa, ulama tidak hanya menjawab persoalan hukum secara formal, 
tetapi juga menimbang nilai kemaslahatan (maṣlaḥah) dan mencegah kerusakan 
(mafsadah). Dengan demikian, fatwa menjadi hasil ijtihad kontekstual yang 
menggabungkan antara ketentuan syariat dan realitas sosial. Yusuf al-Qaraḍāwī 
menegaskan bahwa seorang mufti yang memahami maqāṣid akan mengeluarkan fatwa 
yang bersifat moderat, realistis, dan sesuai dengan tuntutan zaman. 

c. Keseimbangan Antara Nash Dan Maqashid. 

Dalam menetapkan hukum atau fatwa, ulama harus mampu menyeimbangkan 
antara teks-teks keagamaan dan tujuan-tujuan syariat. Penerapan maqāṣid tidak berarti 
mengabaikan teks, tetapi menempatkan teks pada kerangka yang selaras dengan nilai-
nilai universal syariat. Dengan cara ini, fatwa yang dihasilkan bukan hanya benar secara 
hukum, tetapi juga membawa keadilan, kemanfaatan, dan kebijaksanaan.  

d. Ulama’ Sebagai Agen Pembaharuan Hukum. 

Melalui pendekatan maqāṣid, ulama berperan dalam proses tajdīd (pembaruan) 
hukum Islam. Mereka menjawab tantangan kontemporer seperti isu keuangan syariah, 
teknologi digital, bioetika, dan hak asasi manusia dengan pendekatan hukum yang 
fleksibel, rasional, dan tetap berlandaskan prinsip syariat.   
 

4.      KESIMPULAN  

  
Dari pembahasan yang telah diuraikan, dapat disimpulkan bahwa Maqāṣid al- 

Sharī‘ah memiliki kedudukan yang sangat penting dalam sistem penetapan hukum Islam. 
Sebagai tujuan pokok dari pensyariatan, konsep ini bertujuan untuk mewujudkan 
kemaslahatan (maṣlaḥah) serta mencegah kerusakan (mafsadah) dalam kehidupan 
manusia. Maqāṣid al-Sharī‘ah memberikan arah dan makna bagi setiap aturan hukum 



Mochamad Hafid Zamroni, Dedi Setiyawan  
 Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 809-822 

  

820   
   

agar penerapannya tidak hanya terfokus pada aspek tekstual, tetapi juga 
mempertimbangkan konteks, rasionalitas, dan relevansi dengan perkembangan zaman. 

Penerapan Maqāṣid al-Sharī‘ah dalam proses penetapan hukum melibatkan 
beberapa tahapan, seperti memahami prinsip-prinsip dasar maqāṣid, menganalisis nash 
syariat, menimbang maslahat dan mudarat, serta menyesuaikan hukum dengan kondisi 
sosial yang terus berubah. Dengan metode ini, hukum Islam dapat diterapkan secara 
fleksibel namun tetap berpijak pada nilai-nilai fundamental syariat. 

Ulama memiliki peran yang sangat strategis dalam mengaktualisasikan prinsip 
maqāṣid melalui proses ijtihad dan fatwa. Mereka berupaya menyeimbangkan antara 
teks dan tujuan syariat agar hukum yang dihasilkan tidak hanya sah secara normatif, 
tetapi juga mengandung nilai keadilan, kemanfaatan, dan kebijaksanaan. Pendekatan 
maqāṣid juga menjadi fondasi bagi pembaruan hukum (tajdīd), yang memungkinkan 
Islam untuk menjawab persoalan-persoalan kontemporer, seperti isu ekonomi syariah, 
bioetika, serta perkembangan hukum modern lainnya. 

Selain itu, penguatan ijtihad kolektif melalui lembaga-lembaga seperti MUI, DSN, 
dan Majma‘ al-Fiqh al-Islāmī menunjukkan bahwa maqāṣid al-sharī‘ah telah berkembang 
menjadi metode penting dalam pengambilan keputusan hukum secara institusional. 
Dengan demikian, maqāṣid al-sharī‘ah tidak hanya berfungsi sebagai konsep teoretis 
dalam kajian hukum Islam, tetapi juga menjadi pedoman praktis dalam merumuskan 
hukum yang berkeadilan, humanis, dan sesuai dengan nilai-nilai universal syariat. Secara 
keseluruhan, penerapan Maqāṣid al-Sharī‘ah menjadi kunci dalam menghadirkan hukum 
Islam yang moderat, adaptif, dan berorientasi pada kemaslahatan umat manusia di setiap 
ruang dan waktu. 

 

5.        DAFTAR PUSTAKA   

  
Ahmad al-Raysūnī, Nazariyyat al-Maqāṣid ‘inda al-Imām al-Syāṭibī, Kairo: Dār al-Kalimah, 

1995, hlm. 122. 
Ahmad Imam Mawardi, Maqasid Syari’ah dalam Pembaharuan Fiqh Pernikahan di 

Indonesia 
(Surabaya: Pustaka Radja, 2018), hlm. 73. 
Al-Raysuni, Ahmad. The Objectives of Islamic Law: The Maqāṣid al-Sharī‘ah. Islamic Book 

Trust, 2006. 
Al-Shatibi, Abu Ishak. Al-Muwafaqāt fi Usul al-Shari'ah. Dar al-Ma'arifah, 1997. 
Al-Syāṭibī, al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Sharī‘ah, Beirut: Dār al-Ma‘rifah, t.t., Juz II, hlm. 8–10. 

Arikunto, Suharsimi. Prosedur Penelitian: Suatu Pendekatan Praktik. Rineka Cipta, 
2011. Asikin, Zainal. Metode Penelitian Hukum. PT. RajaGrafindo Persada, 2010. 

Asshofa, Muhammad. Metode Penelitian Sosial dan Hukum. Pustaka Setia, 2013. 
Auda, Jasser. Maqāṣid al-Sharī‘ah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. The 

International Institute of Islamic Thought, 2008. 
Darmalaksana, W. (2021). Agama dan Pancasila Perspektif Multikultur untuk Moderasi 

Indonesia. 
Pre-Print Kelas Menulis UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 1–15. 
Darmalaksana, W. (2022). Filsafat dan Politik Hukum Islam Perbankan Syariah. Sentra 

Publikasi Indonesia. 
Djamil, F. (1997). Filsafat Hukum Islam. Logos Wacana Ilmu. 
Farhana, R., & Anuar, R. (2016). Penerapan maqâṣid al-sharîʿah terhadap fiqh semasa dalam 

pendidikan Islam di Institut Pendidikan Guru (IPG). Jurnal AL-MAQASID: Jurnal Ilmu 



Mochamad Hafid Zamroni, Dedi Setiyawan  
 Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 809-822 

  

821   
   

Kesyariahan dan Keperdataan, 7(1), 123-141. DOI:10.24952/almaqasid.v7i1.3878 
Fauzan, A. (2021). Pendekatan Holistik dalam Hak Asuh Anak Pasca Perceraian: Perspektif 

Maqasid Syari’ah A;-Tahir Ibnu Asyur. Jurnal Hukum Islam. Vol, November, 103–129. 
https://www.academia.edu/download/102916705/366.pdf 

Ghofar Shidiq, “Teori Maqashid al-Syari’ah dalam Hukum Islam,” hlm. 126. 
Ghofar Shidiq, “Teori Maqashid al-Syari’ah dalam Hukum Islam,” Sultan Agung, Vol. 44, No. 

118 (2019), hlm. 124. 
Gumanti, R. (2018). Maqasid Al-Syariah Menurut Jasser Auda (Pendekatan Sistem dalam 

Hukum Islam). Jurnal Al-Himayah, 2(1), 97–118. 
Herlina, L. (2019). a Tinjauan Konsistensi Ajaran Islam Dalam Qs. Al – Baqarah Ayat 173 

Dalam Persoalan Vaksin Mr. JURNAL SCHEMATA Pascasarjana UIN Mataram, 8(2), 
167–182. https://doi.org/10.20414/schemata.v8i2.1569 

Jasser Auda, Maqāṣid al-Sharī‘ah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach, 
London: The International Institute of Islamic Thought (IIIT), 2008, hlm. 18–21. 

Jayana, T. A. (2019). Model Interpretasi Alquran Dalam Pendekatan Tafsir Kontekstual 
Abdullah 

Saeed.”. AL QUDS: Jurnal Studi Alquran Dan Hadis, 3(1), 37–52. 
Kamali, Mohammad Hashim. Maqāṣid al-Sharī‘ah: A Contemporary Approach. Brill, 2008 
Khairin Muhammad Arif, “Pengaruh Maqashid Syariah terhadap Fiqh Muamalah dan 

Perbankan Syariah,” Vol. 4, No. 1 (2020), hlm. 14. 
Khallaf, Abd al-Wahab. Ilm Usul al-Fiqh. Dar al-Fikr, 2001. MA Sarwat Ahmad, Maqoshid 

Syari’ah, 2019, 19-20. 
Majma‘ al-Fiqh al-Islāmī, Qarārāt wa Tawṣiyyāt, Jeddah: Majma‘ al-Fiqh al-Islāmī al-

Duwalī, 
2000, hlm. 54–55. 
Muhammad Fuad Mubarok & Agus Hermanto. (2023). Hak dan Kewajiban Suami Istri 

dalam Konsep Kesetaraan Gender Perspektif Maqasid Syariah. The Indonesian Journal 
of Islamic Law and Civil Law, 4(1), 93–108. 
https://doi.org/10.51675/jaksya.v4i1.298 

Mujahidah, N., & Kurniati. (2024). Responsibiltas Hukum Islam Terhadap Dinamika 
Perubahan Sosial. Al-Mutsla, 6(1), 89–109. 
https://doi.org/10.46870/jstain.v6i1.1017 

Mutholingah, S., & Zamzami, Muh. R. (2018). Relevansi Pemikiran Maqashid Al- Syariah 
Jasser Auda Terhadap Sistem Pendidikan Islam Multidisipliner. journal TA’LIMUNA, 
7(2), 90–111. https://doi.org/10.32478/talimuna.v7i2.183 

Nabila Zatadin dan Syamsuri, “Konsep Maqashid Syari’ah Menurut Al-Syaitibi dan 
Kontribusinya 

dalam Kebijakan Fiskal,” Masahrif al-Syariah, Vol. 4, No. 1 (2019), hlm. 29. 
Nst, A. M., & Hasibuan, Z. (2024). Transaksi Down Payment dalam Fiqih Hanabilah : Kajian 

Klasik dan Implementasi dalam Praktik Modern. Islamic Circle, 05(1), 26–41. 
paryadi. (2021). maqashid syariah: Defenisi dan pendapat para ulama. 4, 201–216. paryadi. 

(2021). maqashid syariah: Defenisi dan pendapat para ulama. 4, 201–216. Satria 
Efendi, Ushul Fiqh, hlm. 18 

Satria Efendi, Ushul Fiqh, hlm. 20.  
Situmorang, J., Abbas, A. H., & Gani, A. (2019). Pembaruan Hukum Islam di Indonesia.13. 
Dan Keseimbangan Dalam Hukum Islam. Khulasah : Islamic Studies Journal, 6(1), 16–31. 

https://doi.org/10.55656/kisj.v6i1.120 
Suparmin Sudirman, “Peran Maqashid Syariah dalam Kehidupan,” Al-Kaffah, Vol. 4, No. 1 

(2017), hlm. 91. 

http://www.academia.edu/download/102916705/366.pdf
https://doi.org/10.32478/talimuna.v7i2.183


Mochamad Hafid Zamroni, Dedi Setiyawan  
 Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 809-822 

  

822   
   

Syah, I. (1992). Filsafat Hukum Islam. Bumi Aksara 
Wely  Dozan,  “Hermeneutika  Versus  Maqashid  (Tafsir  Maqashidi)  Sebagai  

Gerakan 
Membumikan Tafsir A-Qur’an,” El-Afkar: Jurnal Pemikiran Keislaman Dan Tafsir Hadis 

10, no. 1 (2021), 7. 
Yūsuf al-Qaraḍāwī, Madkhal li Dirāsah al-Sharī‘ah al-Islāmiyyah, Kairo: Maktabah Wahbah, 

1997,hlm. 45. 
Zulkarnain Abdurrahman, “Teori Maqashid al-Syaitibi dan Kaitannya dengan Kebutuhan 

Dasar Manusia Menurut Abraham Maslow,” Al-Fikr, Vol. 22, No. 1 (2020), hlm. 15  

  


