
834  
   

 
 

KAJIAN HISTORIS PERKEMBANGAN ILMU MAQĀṢID AL-SYARĪ‘AH 
 

M Husaini, Abdul Manab 
Pendidikan Bahasa Institut Agama Islam Bani Fattah, Tambakberas Jombang 

E-mail: Husaini21320@gmail.com, abdulmanaf64296@gmail.com  
 

ABSTRAK Kajian maqāṣid al-syarī‘ah memiliki posisi strategis dalam menjawab stagnasi 
keilmuan Islam pasca keruntuhan Kesultanan Utsmaniyah hingga era modern. 
Artikel ini mengkaji perjalanan historis maqāṣid al-syarī‘ah sejak masa Nabi dan 
sahabat, hingga kodifikasi, kejayaan, stagnasi, dan kebangkitannya kembali pada 
periode klasik maupun kontemporer. Pada fase awal, isyarat maqāṣid tampak dalam 
kebijakan sahabat, seperti kodifikasi mushaf dan ijtihad ‘Umar ibn Khaṭṭāb yang 
mendahulukan kemaslahatan umat. Fase kodifikasi ilmu pada abad II H melahirkan 
metodologi baru, sementara abad III–V H menjadi masa keemasan dengan 
munculnya tokoh-tokoh seperti al-Tirmiẓī, al-Shāshī, dan al-Āmirī. Namun, setelah 
abad V H, kajian maqāṣid mengalami stagnasi hingga kebangkitan kembali melalui 
Ibn ‘Abd al-Salām, al-Qarāfī, dan puncaknya Abū Isḥāq al-Shāṭibī yang menempatkan 
maqāṣid sebagai fondasi usul fikih. Pemikiran ini sempat vakum kembali hingga abad 
ke-20, lalu dihidupkan oleh tokoh modern seperti Muḥammad Ṭāhir Ibn ‘Āshūr yang 
menegaskan maqāṣid sebagai disiplin ilmu independen. Hasil kajian menunjukkan 
bahwa maqāṣid al-syarī‘ah merupakan konsep dinamis yang senantiasa berkembang 
sesuai kebutuhan zaman, serta tetap relevan sebagai paradigma hukum Islam dalam 
merespons tantangan modernitas.  

Kata kunci Maqāṣid al-syarī‘ah, sejarah hukum Islam, ijtihad, stagnasi, kebangkitan  
  
ABSTRACT The study of maqāṣid al-sharī'ah holds a strategic position in addressing the stagnation 

of Islamic scholarship following the fall of the Ottoman Sultanate into the modern era. 
This article examines the historical journey of maqāṣid al-sharī'ah from the time of the 
Prophet and his companions, through its codification, golden age, stagnation, and 
revival in both classical and contemporary periods. In the early phase, indications of 
maqāṣid appeared in the policies of the companions, such as the codification of the 
Qur'anic mushaf and the ijtihad of 'Umar ibn al-Khaṭṭāb, who prioritized the welfare of 
the ummah. The codification phase of Islamic sciences in the 2nd century AH gave birth 
to new methodologies, while the 3rd–5th centuries AH marked the golden age with the 
emergence of scholars such as al-Tirmidhī, al-Shāshī, and al-Āmirī. However, after the 
5th century AH, the study of maqāṣid experienced stagnation until its revival through 
Ibn 'Abd al-Salām, al-Qarāfī, and culminating with Abū Isḥāq al-Shāṭibī, who positioned 
maqāṣid as the foundation of uṣūl al-fiqh. This intellectual tradition entered another 
period of dormancy until the 20th century, when it was revived by modern scholars such 
as Muḥammad Ṭāhir Ibn 'Āshūr, who affirmed maqāṣid as an independent discipline. 
The findings of this study demonstrate that maqāṣid al-sharī'ah is a dynamic concept 
that continuously evolves according to the needs of each era, and remains relevant as a 
paradigm of Islamic law in responding to the challenges of modernity. 

Keywords  Maqāṣid al-sharī'ah, history of Islamic law, ijtihad, stagnation, revival  

 
 
 
 
 
 
 

 

 

  

 

https://journaledutech.com/index.php/great 

Global Research and Innovation Journal (GREAT) 

Volume 2, Nomor 1, 2026, Hal. 834-840 

ISSN : 3090-3289 
  

mailto:Husaini21320@gmail.com
mailto:abdulmanaf64296@gmail.com%0a


Abdul Manab, M. Husaini 
 Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 834-840 

  

835   
   

1.       PENDAHULUAN  
   

Dunia Islam dewasa ini masih berhadapan dengan tantangan serius berupa 
keterbelakangan dalam ilmu pengetahuan, teknologi, dan kualitas sumber daya manusia,  
sementara negara-negara non-Muslim justru telah menikmati kemajuan pesat di berbagai 
bidang kehidupan. Kondisi ini erat kaitannya dengan stagnasi tradisi keilmuan Islam sejak 
keruntuhan Kesultanan Utsmaniyah pada tahun 1922 M. Salah satu solusi yang 
ditawarkan adalah dengan menghidupkan kembali kajian hukum Islam melalui 
pendekatan maqashid syariah, yaitu tujuan utama syariat yang berorientasi pada 
terciptanya kemaslahatan, kesejahteraan, dan perlindungan bagi umat manusia (Suansar, 
2018). 

Isyarat mengenai maqashid syariah sesungguhnya telah tampak sejak masa Nabi, 
misalnya dalam anjuran menikah bagi pemuda yang sudah mampu atau berpuasa bagi 
yang belum, sebagai upaya menjaga kehormatan diri dan mengendalikan syahwat. 
Setelah wafat Nabi, para sahabat menghadapi tantangan baru akibat meluasnya wilayah 
kekuasaan Islam, sehingga diperlukan penalaran hukum yang lebih kreatif dan adaptif. 
Umar bin al-Khattab menjadi figur sentral yang menunjukkan bagaimana maqashid 
syariah diterapkan dalam praktikhukum, di antaranya melalui kebijakan talak tiga yang 
berbeda dengan praktik masa Nabi dan Abu Bakar, namun lebih relevan dengan kondisi 
sosial ketika itu (Nispan , 2018). Hal ini menunjukkan bahwa maqashid syariah sejak awal 
telah hadir sebagai fondasi dinamis dalam menjawab perubahan zaman dan kompleksitas 
masyarakat. 

Dengan demikian, mengkaji maqashid syariah dari perspektif historis menjadi 
sangat penting untuk menyingkap akar perkembangannya, mulai dari isyarat Nabi, 
praktik sahabat, hingga dinamika para ulama klasik dan modern. Pendekatan historis ini 
tidak hanya memberi pemahaman yang lebih utuh tentang maqashid syariah, tetapi juga 
membuka peluang untuk melihat kesinambungan dan relevansinya bagi konteks 
kontemporer. Oleh karena itu, artikel ini berusaha mengkaji maqashid syariah dalam 
sudut pandang historis, guna memperlihatkan kontinuitas dan perubahan konsepnya 
sepanjang sejarah Islam serta kontribusinya dalam merespons tantangan modernitas. 

 
2.         METODE PENELITIAN 
  

Penelitian ini menggunakan kajian kepustakaan yang bersifat kualitatif dengan 
metode deskriptif yang mengkaji perjalanan maqosid al-asyariah dari kacamata sejarah 
pemikiran hukum islam. Penelitian ini merupakan bagaian dari penelitian kepustakaan 
(library research) yang menggunakan analisis histors dan normatif dengan memahami 
evolusi pemikiran maqosid al-asyariah. Pendekatan historis digunakan untuk menelisik 
konsep maqosid al-asyariah secara bertahap dari zaman nabi sampai pada pemikirannya 
ulama' kontemporer.  Dan untuk pendekatan normatif diterapkan untuk menelusuri 
kandungan pemikiran para ulama terkait maqosid pada ranah hukum islam. 
  
3.        PEMBAHASAN 

 
Istilah maqāṣid al-syarī‘ah memiliki variasi makna dalam penggunaannya. 

Nuruddin al-Khadimi dalam karyanya al-Maqāṣid fī al-Mażhab al-Mālikī yang dikutip oleh 
Nur Ali menjelaskan adanya dua sudut pandang historis terkait istilah tersebut. Pertama, 
apabila maqāṣid al-syarī‘ah dipahami sebagai sebuah wacana ilmiah yang membicarakan 
beragam disiplin keilmuan Islam—seperti tafsir, hadis, fikih, dan usul fikih—maka akar 



Abdul Manab, M. Husaini 
 Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 834-840 

  

836   
   

sejarahnya dapat ditelusuri hingga periode kerasulan, yakni masa turunnya wahyu 
kepada Nabi Muhmmad Saw. Pada fase ini, istilah al-maqāṣid kerap disetarakan dengan 
istilah lain seperti al-ḥikmah (hikmah), al-‘illat (motif), al-asrār (rahasia), dan al-ghāyāt 
(tujuan akhir), yang banyak ditemukan dalam al-Qur’an maupun al-Sunnah. Hanya saja, 
pada periode tersebut istilahnya masih berupa maqāṣid semata dan belum berbentuk 
istilah baku maqāṣid al-syarī‘ah sebagaimana dikenal dalam filsafat hukum Islam. 

Kedua, jika maqāṣid al-syarī‘ah dimaknai sebagai disiplin ilmu yang mandiri, 
dengan struktur pembahasan, definisi, dan tujuan kajian tersendiri, maka awal 
kelahirannya dikaitkan dengan Imam al-Syāṭibī (w. 790 H/1388 M). Beliau menuliskan 
satu bab khusus dalam alMuwāfaqāt yang menguraikan maqāṣid al-syarī‘ah secara 
sistematis. Namun, karya monumental tersebut sempat hilang dan baru ditemukan 
kembali pada tahun 1884 M di Tunisia, sehingga sejak saat itu pemikiran al-Syāṭibī mulai 
dikaji ulang. Kemudian, pada abad ke-20, muncul kembali gagasan tentang ilmu baru 
maqāṣid al-syarī‘ah melalui Muhammad alṬāhir bin ‘Āsyūr (1879–1973 M), seorang 
tokoh besar asal Tunisia yang bahkan dianggap sebagai bapak maqāṣid kontemporer 
setelah al-Syāṭibī. Ia menegaskan maqāṣid sebagai disiplin ilmu tersendiri, terpisah dari 
usul fikih yang sebelumnya menaunginya (Nur, 2019). 

Pada mulanya, teori maqāṣid al-sharī‘ah merupakan bagian yang tidak 
terpisahkan dari ilmu usul fikih dan berkembang seiring dengan dinamika ilmu tersebut. 
Jika ditinjau secara periodik, perjalanan historis maqāṣid dapat dibagi ke dalam beberapa 
fase. Pertama, fase penyemaian pada abad I H; kedua, fase kodifikasi dan pelembagaan 
ilmu pada abad II H; ketiga, fase keemasan pada abad III–V H; keempat, fase stagnasi 
setelah abad V H; kelima, fase kebangkitan melalui pemikiran al-Shāṭibī (w. 790 H); 
keenam, masa stagnasi kembali sejak pasca al-Shāṭibī hingga masa Syekh Muhammad 
‘Abduh (w. 1905 M); ketujuh, fase kebangkitan modern yang dimulai dari gagasan 
Muhammad ‘Abduh serta dilanjutkan oleh para pemikir maqāṣid kontemporer seperti 
Ibn ‘Āshūr, ‘Alāl al-Fāsī, dan tokoh lainnya. 

Fase kebangkitan ini ditandai dengan dicetaknya kitab al-Muwāfaqāt untuk 
pertama kalinya di Tunisia. Menurut Ahmad al-Raysūnī, momentum tersebut menjadi 
titik awal dan pemicu bangkitnya maqāṣid al-sharī‘ah kontemporer. Setelah 
penyebarannya di berbagai wilayah Jazirah Arab, terjadi interaksi dan dialektika yang 
intens antara para ulama kontemporer dengan pemikiran dalam al-Muwāfaqāt. Dari 
sanalah maqāṣid al-sharī‘ah kemudian berkembang dan melahirkan berbagai varian 
pemikiran hingga masa kini (Ahmad, 2009). 
a. Fase Penyemaian 

Maqāṣid al-syarī‘ah pada hakikatnya telah ada sejak diturunkannya al-Qur’an dan 
disabdakannya hadis Nabi. Hal ini karena maqāṣid tidak pernah terlepas dari nash, 
melainkan senantiasa menyertainya. Sebagaimana tercermin dalam firman Allah SWT 
yang menegaskan bahwa syariat diturunkan semata-mata demi kemaslahatan dan 
rahmat bagi seluruh makhlukNya. Seusai wafatnya Nabi Muhammad SAW dan 
terhentinya wahyu, persoalan kehidupan terus berkembang dan melahirkan 
problematika baru yang tidak dijumpai pada masa beliau. Kondisi tersebut mendorong 
para sahabat untuk mencari pijakan hukum dengan merujuk pada al-Qur’an dan hadis. 
Sebagai generasi yang dididik langsung oleh Rasulullah SAW, para sahabat memahami 
hukum Islam, metode istinbat, serta hikmah dan tujuan (maqāṣid) di balik setiap 
ketentuan hukum. 

Salah satu contoh penerapan maqāṣid pada masa sahabat adalah proses kodifikasi 
alQur’an menjadi mushaf. Inisiatif ini muncul setelah wafatnya Nabi SAW, tepatnya pada 
masa Khalifah Abu Bakar al-Ṣiddīq, dan rampung pada masa Khalifah ‘Utsmān bin ‘Affān. 



Abdul Manab, M. Husaini 
 Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 834-840 

  

837   
   

Latar belakang keputusan tersebut adalah banyaknya penghafal al-Qur’an yang gugur 
dalam Perang Yamamah, sehingga menimbulkan kekhawatiran ‘Umar ibn Khaṭṭāb akan 
hilangnya al-Qur’an dari tengah umat Islam. Meskipun langkah tersebut tidak pernah 
dilakukan pada masa Rasulullah, para sahabat melakukannya demi kemaslahatan umat. 
Imam al-Syāṭibī kemudian mengklasifikasikan tindakan ini sebagai bagian dari ḥifẓ al-dīn 
(menjaga agama). Contoh lain terlihat pada kebijakan Khalifah ‘Umar ibn Khaṭṭāb terkait 
kasus pencurian. Beliau tidak menjatuhkan hukuman potong tangan, meski menyadari 
adanya ketentuan hukum tersebut.  

Keputusan ini diambil karena pada saat itu umat Islam sedang dilanda paceklik 
yang menyebabkan banyak orang kelaparan. Tindakan ‘Umar menunjukkan penerapan 
maqāṣid alsyarī‘ah, yakni mendahulukan perlindungan jiwa (ḥifẓ al-nafs) dibandingkan 
perlindungan harta (ḥifẓ al-māl). Menurut al-Syāṭibī, keputusan tersebut mencerminkan 
penerapan syariat yang sesuai dengan tujuan utamanya, yaitu menjaga kelangsungan 
hidup manusia (Nailur, 2023). 
b. Fase Kodifikasi dan Pelembagaan Ilmu 

Memasuki abad II Hijriyah, aktivitas kodifikasi (al-tadwīn) mulai digalakkan. 
Riwayat populer menyebutkan bahwa proses ini bermula pada masa Khalifah ‘Umar ibn 
‘Abd al-‘Azīz (w. 101 H), ketika beliau memerintahkan Abu Bakr ibn Muhammad ibn 
Ḥazm (w. 120 H) untuk menghimpun hadis, sekitar tahun 99–101 H. Namun, terdapat dua 
catatan penting: (1) tidak ada keterangan yang menunjukkan apakah Abu Bakr ibn Ḥazm 
benar-benar menulis kitab hasil kodifikasinya, dan (2) hingga kini tidak ditemukan bukti 
nyata berupa karya tersebut.  

Ulama yang dianggap sebagai tokoh pertama kodifikasi adalah Ibn Shihāb al-Zuhrī 
(w. 123 H). Menurut Mustafa ‘Abd al-Rāziq, kodifikasi hadis secara serius berlangsung 
antara tahun 120–150 H, sehingga besar kemungkinan al-Zuhrī memulai kodifikasinya 
pada rentang 120–124 H. Meski begitu, Ahmad Amīn berpendapat bahwa kegiatan 
tadwīn secara umum terjadi pada awal pertengahan abad II H. Pendapat lain, seperti yang 
dikemukakan Goldziher, menyebutkan bahwa orang pertama yang melakukan tadwīn 
adalah Zayd ibn ‘Alī (w. 122 H), pendiri mazhab Syi‘ah Zaydiyyah) dengan ditemukannya 
kitab Majmū‘ah Zayd ibn ‘Alī (Ahmad, 2007). 

Untuk mengkaji lebih dalam teori maqāṣid pada masa ini, sejumlah karya dapat 
dijadikan rujukan. Di antaranya Maqāṣid al-Sharī‘ah ‘inda al-Imām Mālik karya 
Muhammad Aḥmad al-Fayyātī yang menyoroti pemikiran maqāṣid Imam Mālik. Selain itu, 
dua kitab terbitan Yayasan al-Furqān juga membahas topik ini, yaitu al-Dalīl al-Irshādī 
(ensiklopedia maqāṣid karya Kamāluddīn Imām) dan Maqāṣid al-Sharī‘ah fī al-Madhāhib 
al-Islāmiyyah (kumpulan artikel). Kedua karya tersebut mengulas maqāṣid dari berbagai 
mazhab Islam, termasuk Hanafiyyah, Shāfi‘iyyah, Mālikiyyah, Ḥanābilah, Zaydiyyah, dan 
Imāmiyyah. Dengan demikian, dapat dikatakan bahwa pada abad II H pemikiran maqāṣid 
sudah mulai terumuskan secara eksplisit dalam literatur keilmuan Islam. 
c. Fase Keemasan 

Memasuki abad ke-3 dan ke-4 H, periode ini disebut oleh al-Raysūnī sebagai fatrah 
izdihār maqāṣid al-sharī‘ah, yakni masa kejayaan teori maqāṣid sebelum munculnya 
alShāṭibī. Pada fase ini mulai lahir karya-karya yang memberikan perhatian serius 
terhadap kajian maqāṣid, sekaligus melahirkan istilah-istilah baru yang terkait 
dengannya. Namun, dalam perspektif ulama kontemporer, tokoh-tokoh pra al-Shāṭibī 
dianggap belum memberikan perhatian mendalam terhadap maqāṣid jika dibandingkan 
dengan al-Shāṭibī. Hal ini sebagaimana diungkapkan oleh Syaikh ‘Abdullāh Darraz dalam 
mukadimah al-Muwāfaqāt. 



Abdul Manab, M. Husaini 
 Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 834-840 

  

838   
   

Memasuki abad ke-5 Hijriyah, perhatian para ulama terhadap teori maqāṣid al-
sharī‘ahmengalami perkembangan yang cukup signifikan. Jika sebelumnya pembahasan 
maqāṣid masih berpusat pada aspek parsial dan terperinci (juz’iyyāt–tafsīliyyāt), maka 
pada periode ini ia telah berkembang ke arah yang lebih universal dan menyeluruh 
(kulliyyāt–ijmāliyyāt). Perbedaan antara keduanya dapat dipahami secara sederhana, 
yakni bahwa maqāṣid juz’iyyah hanya berhubungan dengan hukum-hukum tertentu dan 
aktivitas terbatas, biasanya yang bersifat individual. Adapun maqāṣid kulliyyah berlaku 
lebih luas karena mencakup seluruh sendi kehidupan. Pada masa inilah mulai muncul 
klasifikasi baru serta istilah-istilah penting seperti ‘iṣmah al-furūj (perlindungan 
kehormatan), ḥifẓ al-nasl (penjagaan keturunan), ‘iṣmah al-amwāl (perlindungan harta), 
ḥifẓ al-māl (penjagaan harta), dan berbagai istilah lain yang kemudian menjadi bagian 
integral dari diskursus maqāṣid. 
d. Fase Stagnasi Awal 

Selepas abad ke-5 Hijriyah, perkembangan maqāṣid al-sharī‘ah tidak lagi 
menunjukkan dinamika yang berarti. Karya-karya yang muncul pada masa itu cenderung 
hanya sebatas ringkasan atau syarah terhadap karya-karya sebelumnya, tanpa 
menghadirkan gagasan baru yang substantif. Kondisi stagnasi ini berlangsung hingga 
akhirnya pada abad ke-8 Hijriyah muncullah sosok al-Shāṭibī yang berhasil mendobrak 
kebekuan tersebut, terutama dalam ranah teori maqāṣid. Kehadirannya menjadi tonggak 
penting yang menghidupkan kembali diskursus maqāṣid dan meletakkannya pada 
fondasi yang lebih kokoh. Namun, jika menengok ke abad ke-7 Hijriyah, tampak bahwa 
stagnasi tidak sepenuhnya menyelimuti perkembangan pemikiran maqāṣid. Pada masa 
itu muncul beberapa tokoh penting seperti Imām ‘Izz al-Dīn ibn ‘Abd al-Salām, al-Qarāfī, 
Ibn Taymiyyah, dan Ibn al-Qayyim. Kehadiran mereka dengan karya dan ijtihadnya 
memperlihatkan bahwa masa kemandekan itu sesungguhnya hanya terjadi pada abad ke-
6 Hijriyah, sebelum kembali diwarnai dengan kontribusi pemikiran segar pada abad ke-
7. 
e. Fase Kebangkitan 

Memasuki abad ke-7 Hijriyah, muncul sosok penting dalam kajian maqāṣid 
alsharī‘ah, yaitu Imām ‘Izz al-Dīn ibn ‘Abd al-Salām (w. 660 H). Perhatian beliau terhadap 
maqāṣid sangat intens, bahkan melampaui sekadar keterikatan dengan mazhab Syāfi‘ī 
yang dianutnya. Hal ini terlihat dari karya monumentalnya Qawā‘id al-Ahkām fī Maṣāliḥ 
al-Anām, yang diperkirakan sebagai kitab pertama yang secara eksplisit menggunakan 
istilah al-maṣāliḥ dalam judulnya. Karena peran besarnya, Ibn ‘Abd al-Salām sering 
digelari sebagai “Imām Maqāṣid” ketiga (Abū , 2026), setelah al-Juwaynī dan al-Shāṭibī, 
sementara tokoh keempat dalam deretan tersebut adalah Ibn ‘Āshūr. 

Puncak kebangkitan kembali maqāṣid al-sharī‘ah terjadi pada abad ke-8 H melalui 
tangan Abū Isḥāq al-Shāṭibī. Dalam karya besarnya al-Muwāfaqāt, ia mengembangkan 
teori maqāṣid dengan penuh kreativitas, hingga tampak seolah-olah ia mewujudkan 
sesuatu yang sebelumnya nyaris hilang dari peredaran.18 Metode yang diperkenalkan al-
Shāṭibī dalam alMuwāfaqāt memberikan warna baru dalam kajian uṣūl al-fiqh. Ia tidak 
mengikuti pola mutakallimīn (Syāfi‘iyyah), pola Hanafiyyah, maupun model kombinasi 
keduanya. Sebaliknya, ia menempuh pendekatan tersendiri yang kelak dikenal sebagai 
ṭarīqah alShāṭibiyyah. Ciri khas dari metode ini ialah penekanan khusus pada 
pembahasan maqāṣid alsharī‘ah, yang dikaji dengan pendekatan analitis-induktif (taḥlīlī-
istiqrā’ī).  

Beberapa inovasi penting al-Shāṭibī antara lain:  
1) Meletakkan ilmu uṣūl al-fiqh di atas fondasi maqāṣid, sehingga seluruh bahasan 

dalam al-Muwāfaqāt sarat dengan nuansa maqāṣidiyyah.  



Abdul Manab, M. Husaini 
 Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 834-840 

  

839   
   

2) Mengkhususkan satu juz penuh hanya untuk mengulas maqāṣid secara integratif. 
3.  

3) Menambahkan tema baru dalam maqāṣid, yaitu maqāṣid al-mukallaf (tujuan-
tujuan seorang mukallaf).  

4) Menawarkan metodologi untuk menyingkap tujuan syariat secara komprehensif.  
5) Menegaskan bahwa syarat ijtihad mencakup dua hal pokok: penguasaan 

mendalam atas maqāṣid serta kemampuan istinbāṭ hukum berdasarkan prinsip-
prinsipnya. 

f. Fase Stagnasi Kedua 
Sepeninggal al-Shāṭibī, perkembangan kajian maqāṣid al-sharī‘ah mengalami 

kevakuman yang cukup panjang. Selama lebih dari lima abad, gagasan-gagasan besar 
tentang maqāṣid nyaris tidak mendapat perhatian yang serius dari para ulama. 
Kondisi ini baru berubah pada abad ke-14 H/20 M, ketika Muḥammad Ṭāhir ibn 
‘Āshūr (w. 1393 H/1973 M) tampil dengan pemikirannya yang segar dan penuh 
terobosan. Melalui karyanya yang monumental, Maqāṣid al-Sharī‘ah al-Islāmiyyah, ia 
menghadirkan sebuah bangunan pemikiran yang dianggap sebagai magnum opus 
dalam bidang ini. 

g. Fase Kebangkitan Modern 
Setelah wafatnya Imam al-Shāṭibī, kajian tentang maqāṣid al-sharī‘ah sempat 

mengalami kemandekan yang cukup panjang. Hampir tidak ditemukan sarjana yang 
secara khusus menekuni dan mengembangkan teori ini. Baru pada paruh akhir abad 
ke-20 M, wacana maqāṣid kembali memperoleh perhatian besar melalui ulama asal 
Tunisia, Syekh Muḥammad Ṭāhir ibn ‘Āshūr (w. 1397 H/1973 M). Melalui tangannya, 
proyek besar maqāṣid al-sharī‘ah yang sebelumnya telah digagas al-Shāṭibī kembali 
dilanjutkan dan diperkokoh. 

Ibn ‘Āshūr menuliskan gagasan-gagasannya secara komprehensif dalam karya 
penting berjudul Maqāṣid al-Sharī‘ah al-Islāmiyyah (setebal 216 halaman), serta 
secara kontekstual dalam sejumlah karyanya yang lain, seperti al-Taḥrīr wa al-
Tanwīr, Uṣūl al-Niẓām al-Ijtimā‘ī, dan Alaysa al-Ṣubḥ bi Qarīb. Dalam pandangannya, 
fondasi maqāṣid al-sharī‘ah berakar pada fitrah manusia. Hal ini ia tegaskan dengan 
merujuk pada firman Allah dalam QS. al-Rūm [30]: 30 dan QS. al-A‘rāf [7]: 119, yang 
menunjukkan bahwa menjaga fitrah manusia merupakan bagian dari tujuan syariat. 
Karena itu, menurut Ibn ‘Āshūr, syariat Islam tidak akan pernah bertentangan dengan 
akal sehat manusia selama akalnya berfungsi secara normal. 

Puncak pemikiran Ibn ‘Āshūr terletak pada usahanya menjadikan maqāṣid al-
sharī‘ah sebagai disiplin ilmu yang independen, terlepas dari kerangka uṣūl al-fiqh. Ia 
merumuskan konsep, kaidah, dan substansi tersendiri bagi maqāṣid, sehingga 
menjadikannya lebih aplikatif untuk menjawab persoalan-persoalan kontemporer 
umat Islam. Karena kontribusi besarnya ini, para pemikir modern baik dalam bidang 
uṣūl al-fiqh maupun tafsir mengakui Ibn ‘Āshūr sebagai tokoh utama maqāṣid al-
sharī‘ah pasca al-Shāṭibī (Paryadi, 2021). 
 

4.  KESIMPULAN  
  

Perjalanan historis maqāṣid al-syarī‘ah menunjukkan dinamika keilmuan Islam 
yang tidak pernah lepas dari konteks sosial dan kebutuhan umat. Sejak masa sahabat, 
benih-benih maqāṣid telah tampak dalam berbagai kebijakan yang lebih menekankan 
pada kemaslahatan umum daripada sekadar teks normatif. Fase kodifikasi dan kejayaan 
memperlihatkan adanya upaya serius ulama dalam merumuskan maqāṣid secara 



Abdul Manab, M. Husaini 
 Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 834-840 

  

840   
   

sistematis, meskipun kemudian mengalami stagnasi pada abad-abad berikutnya. 
Kebangkitan kembali pada masa al-Shāṭibī menandai titik penting dalam sejarah 
perkembangan maqāṣid dengan penegasan bahwa maqāṣid merupakan inti dari usul 
fikih. Meski sempat vakum pasca wafatnya al-Shāṭibī, maqāṣid kembali menemukan 
relevansinya pada era modern melalui pemikiran Ibn ‘Āshūr dan tokoh-tokoh 
kontemporer lain yang berusaha menjadikannya disiplin ilmu mandiri. Dengan demikian, 
maqāṣid al-syarī‘ah dapat dipandang sebagai konsep dinamis yang terus berkembang, 
sekaligus sebagai instrumen metodologis penting untuk menghadirkan hukum Islam 
yang responsif terhadap tantangan zaman dan kebutuhan kemanusiaan. 
 
5.  DAFTAR PUSTAKA   
 Ahmad Amīn. Ḍuhā al-Islām. Al-Qāhirah: al-Hay`ah al-Miṣriyyah al-‘Āmmah, 1998.  
al-Ghazālī, Abū Ḥāmid Muḥammad. Al-Mustaṣfā min ʿIlm al-Uṣūl. Beirut: al-Maktaba 

alʿAshriyah, 2015.  
Ali, Nur. “Konsep Imam Al-Juwaini dalam Maqashid Al-Syari’ah.” Khuluqiyya: Jurnal 

Kajian Hukum dan Studi Islam, 2019, 1–14. 
https://doi.org/10.56593/khuluqiyya.v1i2.36. 

al-Raysūnī, Aḥmad. Muḥāḍarāt fī Maqāṣid al-Sharīʿah. Cet. I. Al-Qāhirah: Dār al-Salām, 
2009.  

al-Syāṭibī, Abū Isḥāq. Al-Muwāfaqāt. Edited by ʿAbdullāh al-Darrāz. Al-Qāhirah: al-Hayʾah 
al-ʿĀmmah al-Miṣriyyah, 2006.  

Ibn ʿĀshūr, Muḥammad Ṭāhir. Maqāṣid al-Syarīʿah al-Islāmiyyah. Kairo: Dār al-ʿIlm, n.d.  
Khatib, Suansar. “Konsep Maqashid Al-Syariah: Perbandingan Antara Pemikiran Al-

Ghazali dan Al-Syatibi.” 5, no. 1 (2018): 47–62.  
Nailur Rahmi. “Sejarah dan Perkembangan Maqashid Syariah Serta Karya Ulama 

Tentangnya Sebelum Imam Syatibi.” Jurnal al-Aḥkām 14, no. 1 (2023): 54–69. 
https://doi.org/10.15548/alahkam.v14i1.6143. 

Nispan Rahmi. “Maqasid Al Syari’ah: Melacak Gagasan Awal.” Syariah Jurnal Hukum dan 
Pemikiran 17, no. 2 (2018): 160. https://doi.org/10.18592/sy.v17i2.1970. 

Paryadi. “Maqashid Syariah: Definisi dan Pendapat Para Ulama.” Cross-border 4, no. 2 
(2021): 201–16.  

Ubaedy, Hammady El. Al-Syathiby wa Maqashid al-Syariah. Beirut: Dār al-Qataiba, 1 


