@R’m

https://journaledutech.com/index.php/great
Global Research and Innovation Journal (GREAT)
Volume 2, Nomor 1, 2026, Hal. 834-840
ISSN : 3090-3289

KAJIAN HISTORIS PERKEMBANGAN ILMU MAQASID AL-SYARI‘AH

M Husaini, Abdul Manab

Pendidikan Bahasa Institut Agama Islam Bani Fattah, Tambakberas Jombang

ABSTRAK

Kata kunci

ABSTRACT

Keywords

E-mail: Husaini21320@gmail.com, abdulmanaf64296@gmail.com

Kajian magqgasid al-syari‘ah memiliki posisi strategis dalam menjawab stagnasi
keilmuan Islam pasca keruntuhan Kesultanan Utsmaniyah hingga era modern.
Artikel ini mengkaji perjalanan historis maqasid al-syari‘ah sejak masa Nabi dan
sahabat, hingga kodifikasi, kejayaan, stagnasi, dan kebangkitannya kembali pada
periode klasik maupun kontemporer. Pada fase awal, isyarat maqasid tampak dalam
kebijakan sahabat, seperti kodifikasi mushaf dan ijtihad ‘Umar ibn Khattab yang
mendahulukan kemaslahatan umat. Fase kodifikasi ilmu pada abad II H melahirkan
metodologi baru, sementara abad III-V H menjadi masa keemasan dengan
munculnya tokoh-tokoh seperti al-Tirmizi, al-Shashi, dan al-Amirl. Namun, setelah
abad V H, kajian maqasid mengalami stagnasi hingga kebangkitan kembali melalui
Ibn ‘Abd al-Salam, al-Qarafi, dan puncaknya Abt Ishaq al-Shatibl yang menempatkan
magqasid sebagai fondasi usul fikih. Pemikiran ini sempat vakum kembali hingga abad
ke-20, lalu dihidupkan oleh tokoh modern seperti Muhammad Tahir Ibn ‘Ashir yang
menegaskan maqasid sebagai disiplin ilmu independen. Hasil kajian menunjukkan
bahwa magqasid al-syari‘ah merupakan konsep dinamis yang senantiasa berkembang
sesuai kebutuhan zaman, serta tetap relevan sebagai paradigma hukum Islam dalam
merespons tantangan modernitas.

Magqasid al-syari‘ah, sejarah hukum Islam, ijtihad, stagnasi, kebangkitan

The study of maqasid al-shari'ah holds a strategic position in addressing the stagnation
of Islamic scholarship following the fall of the Ottoman Sultanate into the modern era.
This article examines the historical journey of maqasid al-shari'ah from the time of the
Prophet and his companions, through its codification, golden age, stagnation, and
revival in both classical and contemporary periods. In the early phase, indications of
magqdsid appeared in the policies of the companions, such as the codification of the
Qur'anic mushaf and the ijtihad of 'Umar ibn al-Khattab, who prioritized the welfare of
the ummah. The codification phase of Islamic sciences in the 2nd century AH gave birth
to new methodologies, while the 3rd-5th centuries AH marked the golden age with the
emergence of scholars such as al-Tirmidhi, al-Shashi, and al-Amiri. However, after the
5th century AH, the study of maqadsid experienced stagnation until its revival through
Ibn 'Abd al-Salam, al-Qarafi, and culminating with Abti Ishaq al-Shatibi, who positioned
magqdsid as the foundation of usul al-figh. This intellectual tradition entered another
period of dormancy until the 20th century, when it was revived by modern scholars such
as Muhammad Tahir Ibn 'Ashir, who affirmed maqasid as an independent discipline.
The findings of this study demonstrate that maqasid al-shari'ah is a dynamic concept
that continuously evolves according to the needs of each era, and remains relevant as a
paradigm of Islamic law in responding to the challenges of modernity.

Magqasid al-shari'ah, history of Islamic law, ijtihad, stagnation, revival

834


mailto:Husaini21320@gmail.com
mailto:abdulmanaf64296@gmail.com%0a

Abdul Manab, M. Husaini
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 834-840

1. PENDAHULUAN

Dunia Islam dewasa ini masih berhadapan dengan tantangan serius berupa
keterbelakangan dalam ilmu pengetahuan, teknologi, dan kualitas sumber daya manusia,
sementara negara-negara non-Muslim justru telah menikmati kemajuan pesat di berbagai
bidang kehidupan. Kondisi ini erat kaitannya dengan stagnasi tradisi keilmuan Islam sejak
keruntuhan Kesultanan Utsmaniyah pada tahun 1922 M. Salah satu solusi yang
ditawarkan adalah dengan menghidupkan kembali kajian hukum Islam melalui
pendekatan maqashid syariah, yaitu tujuan utama syariat yang berorientasi pada
terciptanya kemaslahatan, kesejahteraan, dan perlindungan bagi umat manusia (Suansar,
2018).

[syarat mengenai maqashid syariah sesungguhnya telah tampak sejak masa Nabi,
misalnya dalam anjuran menikah bagi pemuda yang sudah mampu atau berpuasa bagi
yang belum, sebagai upaya menjaga kehormatan diri dan mengendalikan syahwat.
Setelah wafat Nabi, para sahabat menghadapi tantangan baru akibat meluasnya wilayah
kekuasaan Islam, sehingga diperlukan penalaran hukum yang lebih kreatif dan adaptif.
Umar bin al-Khattab menjadi figur sentral yang menunjukkan bagaimana maqashid
syariah diterapkan dalam praktikhukum, di antaranya melalui kebijakan talak tiga yang
berbeda dengan praktik masa Nabi dan Abu Bakar, namun lebih relevan dengan kondisi
sosial ketika itu (Nispan, 2018). Hal ini menunjukkan bahwa maqashid syariah sejak awal
telah hadir sebagai fondasi dinamis dalam menjawab perubahan zaman dan kompleksitas
masyarakat.

Dengan demikian, mengkaji maqashid syariah dari perspektif historis menjadi
sangat penting untuk menyingkap akar perkembangannya, mulai dari isyarat Nabi,
praktik sahabat, hingga dinamika para ulama klasik dan modern. Pendekatan historis ini
tidak hanya memberi pemahaman yang lebih utuh tentang maqashid syariah, tetapi juga
membuka peluang untuk melihat kesinambungan dan relevansinya bagi konteks
kontemporer. Oleh karena itu, artikel ini berusaha mengkaji maqashid syariah dalam
sudut pandang historis, guna memperlihatkan kontinuitas dan perubahan konsepnya
sepanjang sejarah Islam serta kontribusinya dalam merespons tantangan modernitas.

2. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan kajian kepustakaan yang bersifat kualitatif dengan
metode deskriptif yang mengkaji perjalanan maqosid al-asyariah dari kacamata sejarah
pemikiran hukum islam. Penelitian ini merupakan bagaian dari penelitian kepustakaan
(library research) yang menggunakan analisis histors dan normatif dengan memahami
evolusi pemikiran maqosid al-asyariah. Pendekatan historis digunakan untuk menelisik
konsep maqosid al-asyariah secara bertahap dari zaman nabi sampai pada pemikirannya
ulama' kontemporer. Dan untuk pendekatan normatif diterapkan untuk menelusuri
kandungan pemikiran para ulama terkait maqosid pada ranah hukum islam.

3. PEMBAHASAN

[stilah maqasid al-syariah memiliki variasi makna dalam penggunaannya.
Nuruddin al-Khadimi dalam karyanya al-Maqasid f1 al-Mazhab al-Maliki yang dikutip oleh
Nur Ali menjelaskan adanya dua sudut pandang historis terkait istilah tersebut. Pertama,
apabila maqasid al-syari‘ah dipahami sebagai sebuah wacana ilmiah yang membicarakan
beragam disiplin keilmuan Islam—seperti tafsir, hadis, fikih, dan usul fikih—maka akar

835



Abdul Manab, M. Husaini
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 834-840

sejarahnya dapat ditelusuri hingga periode kerasulan, yakni masa turunnya wahyu
kepada Nabi Muhmmad Saw. Pada fase ini, istilah al-maqasid kerap disetarakan dengan
istilah lain seperti al-hikmah (hikmah), al-‘illat (motif), al-asrar (rahasia), dan al-ghayat
(tujuan akhir), yang banyak ditemukan dalam al-Qur’an maupun al-Sunnah. Hanya saja,
pada periode tersebut istilahnya masih berupa maqasid semata dan belum berbentuk
istilah baku maqasid al-syari‘ah sebagaimana dikenal dalam filsafat hukum Islam.

Kedua, jika maqasid al-syari‘ah dimaknai sebagai disiplin ilmu yang mandiri,
dengan struktur pembahasan, definisi, dan tujuan kajian tersendiri, maka awal
kelahirannya dikaitkan dengan Imam al-Syatib1 (w. 790 H/1388 M). Beliau menuliskan
satu bab khusus dalam alMuwafagat yang menguraikan maqasid al-syari‘ah secara
sistematis. Namun, karya monumental tersebut sempat hilang dan baru ditemukan
kembali pada tahun 1884 M di Tunisia, sehingga sejak saat itu pemikiran al-Syatibi mulai
dikaji ulang. Kemudian, pada abad ke-20, muncul kembali gagasan tentang ilmu baru
magqasid al-syari‘ah melalui Muhammad alTahir bin ‘Asyir (1879-1973 M), seorang
tokoh besar asal Tunisia yang bahkan dianggap sebagai bapak magasid kontemporer
setelah al-Syatibi. la menegaskan maqasid sebagai disiplin ilmu tersendiri, terpisah dari
usul fikih yang sebelumnya menaunginya (Nur, 2019).

Pada mulanya, teori maqasid al-shariah merupakan bagian yang tidak
terpisahkan dari ilmu usul fikih dan berkembang seiring dengan dinamika ilmu tersebut.
Jika ditinjau secara periodik, perjalanan historis maqasid dapat dibagi ke dalam beberapa
fase. Pertama, fase penyemaian pada abad [ H; kedua, fase kodifikasi dan pelembagaan
ilmu pada abad II H; ketiga, fase keemasan pada abad III-V H; keempat, fase stagnasi
setelah abad V H; kelima, fase kebangkitan melalui pemikiran al-Shatib1 (w. 790 H);
keenam, masa stagnasi kembali sejak pasca al-Shatibi hingga masa Syekh Muhammad
‘Abduh (w. 1905 M); ketujuh, fase kebangkitan modern yang dimulai dari gagasan
Muhammad ‘Abduh serta dilanjutkan oleh para pemikir magasid kontemporer seperti
Ibn ‘Ashir, ‘Alal al-Fasi, dan tokoh lainnya.

Fase kebangkitan ini ditandai dengan dicetaknya kitab al-Muwafaqat untuk
pertama kalinya di Tunisia. Menurut Ahmad al-Raysuni, momentum tersebut menjadi
tittkk awal dan pemicu bangkitnya maqgasid al-shari‘ah kontemporer. Setelah
penyebarannya di berbagai wilayah Jazirah Arab, terjadi interaksi dan dialektika yang
intens antara para ulama kontemporer dengan pemikiran dalam al-Muwafaqat. Dari
sanalah maqasid al-shariah kemudian berkembang dan melahirkan berbagai varian
pemikiran hingga masa kini (Ahmad, 2009).

a. Fase Penyemaian

Magasid al-syari‘ah pada hakikatnya telah ada sejak diturunkannya al-Qur’an dan
disabdakannya hadis Nabi. Hal ini karena magqasid tidak pernah terlepas dari nash,
melainkan senantiasa menyertainya. Sebagaimana tercermin dalam firman Allah SWT
yang menegaskan bahwa syariat diturunkan semata-mata demi kemaslahatan dan
rahmat bagi seluruh makhlukNya. Seusai wafatnya Nabi Muhammad SAW dan
terhentinya wahyu, persoalan kehidupan terus berkembang dan melahirkan
problematika baru yang tidak dijumpai pada masa beliau. Kondisi tersebut mendorong
para sahabat untuk mencari pijakan hukum dengan merujuk pada al-Qur’an dan hadis.
Sebagai generasi yang dididik langsung oleh Rasulullah SAW, para sahabat memahami
hukum Islam, metode istinbat, serta hikmah dan tujuan (maqasid) di balik setiap
ketentuan hukum.

Salah satu contoh penerapan magasid pada masa sahabat adalah proses kodifikasi
alQur’an menjadi mushaf. Inisiatif ini muncul setelah wafatnya Nabi SAW, tepatnya pada
masa Khalifah Abu Bakar al-Siddiq, dan rampung pada masa Khalifah ‘Utsman bin ‘Affan.

836



Abdul Manab, M. Husaini
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 834-840

Latar belakang keputusan tersebut adalah banyaknya penghafal al-Qur’an yang gugur
dalam Perang Yamamah, sehingga menimbulkan kekhawatiran ‘Umar ibn Khattab akan
hilangnya al-Qur’an dari tengah umat Islam. Meskipun langkah tersebut tidak pernah
dilakukan pada masa Rasulullah, para sahabat melakukannya demi kemaslahatan umat.
Imam al-Syatibi kemudian mengklasifikasikan tindakan ini sebagai bagian dari hifz al-din
(menjaga agama). Contoh lain terlihat pada kebijakan Khalifah ‘Umar ibn Khattab terkait
kasus pencurian. Beliau tidak menjatuhkan hukuman potong tangan, meski menyadari
adanya ketentuan hukum tersebut.

Keputusan ini diambil karena pada saat itu umat Islam sedang dilanda paceklik
yang menyebabkan banyak orang kelaparan. Tindakan ‘Umar menunjukkan penerapan
magqasid alsyari‘ah, yakni mendahulukan perlindungan jiwa (hifz al-nafs) dibandingkan
perlindungan harta (hifz al-mal). Menurut al-Syatibi, keputusan tersebut mencerminkan
penerapan syariat yang sesuai dengan tujuan utamanya, yaitu menjaga kelangsungan
hidup manusia (Nailur, 2023).

b. Fase Kodifikasi dan Pelembagaan Ilmu

Memasuki abad II Hijriyah, aktivitas kodifikasi (al-tadwin) mulai digalakkan.
Riwayat populer menyebutkan bahwa proses ini bermula pada masa Khalifah ‘Umar ibn
‘Abd al-‘Aziz (w. 101 H), ketika beliau memerintahkan Abu Bakr ibn Muhammad ibn
Hazm (w. 120 H) untuk menghimpun hadis, sekitar tahun 99-101 H. Namun, terdapat dua
catatan penting: (1) tidak ada keterangan yang menunjukkan apakah Abu Bakr ibn Hazm
benar-benar menulis kitab hasil kodifikasinya, dan (2) hingga kini tidak ditemukan bukti
nyata berupa karya tersebut.

Ulama yang dianggap sebagai tokoh pertama kodifikasi adalah Ibn Shihab al-Zuhrt
(w. 123 H). Menurut Mustafa ‘Abd al-Raziq, kodifikasi hadis secara serius berlangsung
antara tahun 120-150 H, sehingga besar kemungkinan al-Zuhri memulai kodifikasinya
pada rentang 120-124 H. Meski begitu, Ahmad Amin berpendapat bahwa kegiatan
tadwin secara umum terjadi pada awal pertengahan abad II H. Pendapat lain, seperti yang
dikemukakan Goldziher, menyebutkan bahwa orang pertama yang melakukan tadwin
adalah Zayd ibn ‘Ali (w. 122 H), pendiri mazhab Syi‘ah Zaydiyyah) dengan ditemukannya
kitab Majmi‘ah Zayd ibn ‘Alt (Ahmad, 2007).

Untuk mengkaji lebih dalam teori maqasid pada masa ini, sejumlah karya dapat
dijadikan rujukan. Di antaranya Magqasid al-Shariah ‘inda al-Imam Malik karya
Muhammad Ahmad al-Fayyati yang menyoroti pemikiran maqasid Imam Malik. Selain itu,
dua kitab terbitan Yayasan al-Furqan juga membahas topik ini, yaitu al-Dalil al-Irshadi
(ensiklopedia maqasid karya Kamaluddin Imam) dan Maqasid al-Shari‘ah f1 al-Madhahib
al-Islamiyyah (kumpulan artikel). Kedua karya tersebut mengulas maqasid dari berbagai
mazhab Islam, termasuk Hanafiyyah, Shafi‘iyyah, Malikiyyah, Hanabilah, Zaydiyyah, dan
Imamiyyah. Dengan demikian, dapat dikatakan bahwa pada abad II H pemikiran maqasid
sudah mulai terumuskan secara eksplisit dalam literatur keilmuan Islam.

c. Fase Keemasan

Memasuki abad ke-3 dan ke-4 H, periode ini disebut oleh al-Raysiini sebagai fatrah
izdihar maqasid al-shari‘ah, yakni masa kejayaan teori maqasid sebelum munculnya
alShatibi. Pada fase ini mulai lahir karya-karya yang memberikan perhatian serius
terhadap kajian maqasid, sekaligus melahirkan istilah-istilah baru yang terkait
dengannya. Namun, dalam perspektif ulama kontemporer, tokoh-tokoh pra al-Shatibi
dianggap belum memberikan perhatian mendalam terhadap maqasid jika dibandingkan
dengan al-Shatibi. Hal ini sebagaimana diungkapkan oleh Syaikh ‘Abdullah Darraz dalam
mukadimah al-Muwafagat.

837



Abdul Manab, M. Husaini
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 834-840

Memasuki abad ke-5 Hijriyah, perhatian para ulama terhadap teori maqasid al-
shariahmengalami perkembangan yang cukup signifikan. Jika sebelumnya pembahasan
maqasid masih berpusat pada aspek parsial dan terperinci (juz’iyyat-tafsiliyyat), maka
pada periode ini ia telah berkembang ke arah yang lebih universal dan menyeluruh
(kulliyyat-ijmaliyyat). Perbedaan antara keduanya dapat dipahami secara sederhana,
yakni bahwa magqasid juz’iyyah hanya berhubungan dengan hukum-hukum tertentu dan
aktivitas terbatas, biasanya yang bersifat individual. Adapun maqasid kulliyyah berlaku
lebih luas karena mencakup seluruh sendi kehidupan. Pada masa inilah mulai muncul
klasifikasi baru serta istilah-istilah penting seperti ‘ismah al-furij (perlindungan
kehormatan), hifz al-nasl (penjagaan keturunan), ‘ismah al-amwal (perlindungan harta),
hifz al-mal (penjagaan harta), dan berbagai istilah lain yang kemudian menjadi bagian
integral dari diskursus magasid.

d. Fase Stagnasi Awal

Selepas abad ke-5 Hijriyah, perkembangan maqasid al-shari‘ah tidak lagi
menunjukkan dinamika yang berarti. Karya-karya yang muncul pada masa itu cenderung
hanya sebatas ringkasan atau syarah terhadap karya-karya sebelumnya, tanpa
menghadirkan gagasan baru yang substantif. Kondisi stagnasi ini berlangsung hingga
akhirnya pada abad ke-8 Hijriyah muncullah sosok al-Shatibi yang berhasil mendobrak
kebekuan tersebut, terutama dalam ranah teori maqasid. Kehadirannya menjadi tonggak
penting yang menghidupkan kembali diskursus maqasid dan meletakkannya pada
fondasi yang lebih kokoh. Namun, jika menengok ke abad ke-7 Hijriyah, tampak bahwa
stagnasi tidak sepenuhnya menyelimuti perkembangan pemikiran maqgasid. Pada masa
itu muncul beberapa tokoh penting seperti Imam ‘Izz al-Din ibn ‘Abd al-Salam, al-Qarafi,
Ibn Taymiyyah, dan Ibn al-Qayyim. Kehadiran mereka dengan karya dan ijtihadnya
memperlihatkan bahwa masa kemandekan itu sesungguhnya hanya terjadi pada abad ke-
6 Hijriyah, sebelum kembali diwarnai dengan kontribusi pemikiran segar pada abad ke-
7.

e. Fase Kebangkitan

Memasuki abad ke-7 Hijriyah, muncul sosok penting dalam kajian maqasid
alshari‘ah, yaitu Imam ‘Izz al-Din ibn ‘Abd al-Salam (w. 660 H). Perhatian beliau terhadap
magqasid sangat intens, bahkan melampaui sekadar keterikatan dengan mazhab Syafi‘l
yang dianutnya. Hal ini terlihat dari karya monumentalnya Qawa‘id al-Ahkam fi Masalih
al-Anam, yang diperkirakan sebagai kitab pertama yang secara eksplisit menggunakan
istilah al-masalih dalam judulnya. Karena peran besarnya, Ibn ‘Abd al-Salam sering
digelari sebagai “Imam Maqasid” ketiga (Abii, 2026), setelah al-Juwayni dan al-Shatibij,
sementara tokoh keempat dalam deretan tersebut adalah Ibn ‘Ashdr.

Puncak kebangkitan kembali maqasid al-shari‘ah terjadi pada abad ke-8 H melalui
tangan Abu Ishaq al-Shatibi. Dalam karya besarnya al-Muwafaqat, ia mengembangkan
teori maqasid dengan penuh kreativitas, hingga tampak seolah-olah ia mewujudkan
sesuatu yang sebelumnya nyaris hilang dari peredaran.18 Metode yang diperkenalkan al-
Shatibi dalam alMuwafagat memberikan warna baru dalam kajian usul al-figh. Ia tidak
mengikuti pola mutakallimin (Syafi‘iyyah), pola Hanafiyyah, maupun model kombinasi
keduanya. Sebaliknya, ia menempuh pendekatan tersendiri yang kelak dikenal sebagai
tarigah alShatibiyyah. Ciri khas dari metode ini ialah penekanan khusus pada
pembahasan magqasid alshari‘ah, yang dikaji dengan pendekatan analitis-induktif (tahlili-
istiqra’n).

Beberapa inovasi penting al-Shatibi antara lain:
1) Meletakkan ilmu usul al-figh di atas fondasi maqasid, sehingga seluruh bahasan
dalam al-Muwafaqat sarat dengan nuansa maqasidiyyah.

838



4.

Abdul Manab, M. Husaini
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 834-840

2) Mengkhususkan satu juz penuh hanya untuk mengulas maqasid secara integratif.
3.

3) Menambahkan tema baru dalam magqasid, yaitu maqasid al-mukallaf (tujuan-
tujuan seorang mukallaf).

4) Menawarkan metodologi untuk menyingkap tujuan syariat secara komprehensif.

5) Menegaskan bahwa syarat ijtthad mencakup dua hal pokok: penguasaan
mendalam atas maqgasid serta kemampuan istinbat hukum berdasarkan prinsip-
prinsipnya.

Fase Stagnasi Kedua

Sepeninggal al-Shatibi, perkembangan kajian maqasid al-shari‘ah mengalami
kevakuman yang cukup panjang. Selama lebih dari lima abad, gagasan-gagasan besar
tentang magqasid nyaris tidak mendapat perhatian yang serius dari para ulama.
Kondisi ini baru berubah pada abad ke-14 H/20 M, ketika Muhammad Tahir ibn
‘Ashur (w. 1393 H/1973 M) tampil dengan pemikirannya yang segar dan penuh
terobosan. Melalui karyanya yang monumental, Maqasid al-Shari‘ah al-Islamiyyabh, ia
menghadirkan sebuah bangunan pemikiran yang dianggap sebagai magnum opus
dalam bidang ini.

Fase Kebangkitan Modern

Setelah wafatnya Imam al-Shatibi, kajian tentang maqasid al-shari‘ah sempat
mengalami kemandekan yang cukup panjang. Hampir tidak ditemukan sarjana yang
secara khusus menekuni dan mengembangkan teori ini. Baru pada paruh akhir abad
ke-20 M, wacana maqgasid kembali memperoleh perhatian besar melalui ulama asal
Tunisia, Syekh Muhammad Tahir ibn ‘Ashir (w. 1397 H/1973 M). Melalui tangannya,
proyek besar maqasid al-shari‘ah yang sebelumnya telah digagas al-Shatibi kembali
dilanjutkan dan diperkokoh.

Ibn ‘Ashir menuliskan gagasan-gagasannya secara komprehensif dalam karya
penting berjudul Maqasid al-Shari‘ah al-Islamiyyah (setebal 216 halaman), serta
secara kontekstual dalam sejumlah karyanya yang lain, seperti al-Tahrir wa al-
Tanwir, Usul al-Nizam al-Ijtima‘i, dan Alaysa al-Subh bi Qarib. Dalam pandangannya,
fondasi maqasid al-shari‘ah berakar pada fitrah manusia. Hal ini ia tegaskan dengan
merujuk pada firman Allah dalam QS. al-Rum [30]: 30 dan QS. al-Araf [7]: 119, yang
menunjukkan bahwa menjaga fitrah manusia merupakan bagian dari tujuan syariat.
Karena itu, menurut Ibn ‘Ashir, syariat Islam tidak akan pernah bertentangan dengan
akal sehat manusia selama akalnya berfungsi secara normal.

Puncak pemikiran Ibn ‘Ashir terletak pada usahanya menjadikan magqasid al-
shari‘ah sebagai disiplin ilmu yang independen, terlepas dari kerangka usiil al-figh. Ia
merumuskan konsep, kaidah, dan substansi tersendiri bagi magqasid, sehingga
menjadikannya lebih aplikatif untuk menjawab persoalan-persoalan kontemporer
umat Islam. Karena kontribusi besarnya ini, para pemikir modern baik dalam bidang
usil al-figh maupun tafsir mengakui Ibn ‘Ashir sebagai tokoh utama maqasid al-
shari‘ah pasca al-Shatibi (Paryadi, 2021).

KESIMPULAN

Perjalanan historis maqasid al-syari‘ah menunjukkan dinamika keilmuan Islam

yang tidak pernah lepas dari konteks sosial dan kebutuhan umat. Sejak masa sahabat,
benih-benih maqasid telah tampak dalam berbagai kebijakan yang lebih menekankan
pada kemaslahatan umum daripada sekadar teks normatif. Fase kodifikasi dan kejayaan
memperlihatkan adanya upaya serius ulama dalam merumuskan maqasid secara

839



Abdul Manab, M. Husaini
Global Research and Innovation Journal (GREAT) Vol 2, No. 1, 2026, Hal 834-840

sistematis, meskipun kemudian mengalami stagnasi pada abad-abad berikutnya.
Kebangkitan kembali pada masa al-Shatibi menandai titik penting dalam sejarah
perkembangan maqasid dengan penegasan bahwa maqasid merupakan inti dari usul
fikih. Meski sempat vakum pasca wafatnya al-Shatibi, maqasid kembali menemukan
relevansinya pada era modern melalui pemikiran Ibn ‘Ashir dan tokoh-tokoh
kontemporer lain yang berusaha menjadikannya disiplin ilmu mandiri. Dengan demikian,
magqasid al-syari‘ah dapat dipandang sebagai konsep dinamis yang terus berkembang,
sekaligus sebagai instrumen metodologis penting untuk menghadirkan hukum Islam
yang responsif terhadap tantangan zaman dan kebutuhan kemanusiaan.

5. DAFTARPUSTAKA

Ahmad Amin. Duha al-Islam. Al-Qahirah: al-Hayah al-Misriyyah al-‘Ammah, 1998.

al-Ghazali, Abi Hamid Muhammad. Al-Mustasfa min ‘Ilm al-Usil. Beirut: al-Maktaba
al‘Ashriyah, 2015.

Ali, Nur. “Konsep Imam Al-Juwaini dalam Maqashid Al-Syari’ah.” Khuluqiyya: Jurnal
Kajian Hukum dan Studi Islam, 2019, 1-14.
https://doi.org/10.56593 /khuluqiyya.v1i2.36.

al-Raysuni, Ahmad. Muhadarat fi Maqasid al-Shari‘ah. Cet. I. Al-Qahirah: Dar al-Salam,
20009.

al-Syatibi, Abu Ishaq. Al-Muwafaqat. Edited by ‘Abdullah al-Darraz. Al-Qahirah: al-Hay’ah
al-‘Ammabh al-Misriyyah, 2006.

Ibn ‘Ashiir, Muhammad Tahir. Maqasid al-Syari‘ah al-Islamiyyah. Kairo: Dar al-Ilm, n.d.

Khatib, Suansar. “Konsep Magqashid Al-Syariah: Perbandingan Antara Pemikiran Al-
Ghazali dan Al-Syatibi.” 5, no. 1 (2018): 47-62.

Nailur Rahmi. “Sejarah dan Perkembangan Maqashid Syariah Serta Karya Ulama
Tentangnya Sebelum Imam Syatibi.” Jurnal al-Ahkam 14, no. 1 (2023): 54-69.
https://doi.org/10.15548/alahkam.v14i1.6143.

Nispan Rahmi. “Maqasid Al Syari’ah: Melacak Gagasan Awal.” Syariah Jurnal Hukum dan
Pemikiran 17, no. 2 (2018): 160. https://doi.org/10.18592/sy.v17i2.1970.
Paryadi. “Maqashid Syariah: Definisi dan Pendapat Para Ulama.” Cross-border 4, no. 2

(2021): 201-16.
Ubaedy, Hammady El. Al-Syathiby wa Magqashid al-Syariah. Beirut: Dar al-Qataiba, 1

840



